
opusdei.org

Apostolische
exhortatie Amoris
Laetitia

Samenvatting van de pauselijke
exhortatie Amoris Laetitia. De
prelaat van het Opus Dei heeft
gevraagd "te leren om de
gezinnen beter en meer nabij te
vergezellen."

10-4-2016

Ter gelegenheid van de publicatie
van dit document heeft de prelaat
van het Opus Dei, bisschop Javier
Echevarría, de "gelovigen en



vrienden van de prelatuur" gevraagd
"deze dagen veel te bidden voor paus
Franciscus en zijn intenties, zodat wij
allen leren, met hulp van de Heilige
Geest, om de gezinnen beter en van
meer nabij te vergezellen."

Hieronder volgt de door het
Vaticaan vrijgeven samenvatting
van de apostolische exhortatie
Amoris Laetitia van paus
Franciscus,

waarin hij reflecteert op de
uitkomsten van de gezinssynodes
van 2014 en 2015. De exhortatie
omvat negen hoofdstukken.

Hoofdstuk 1: In het Licht van het
Woord

Aan de hand van psalm 128
reflecteert de paus over het gezin.
"De Bijbel," schrijft hij, “is bevolkt
met gezinnen, met generaties, ze is
vol van verhalen van liefde als ook
van familiecrises” (AL 8).



Het gezin kan gezien worden als een
'opgave' (AL 16), die vanaf het begin
met de zonde geconfronteerd is, toen
de liefdesband er een werd van
dominantie.

“In dit korte overzicht,” schrijft
Franciscus, “kunnen wij vaststellen
dat het Woord van God zich niet
toont als een conclusie uit abstracte
theses, maar als een reisgezel, ook
voor de gezinnen die zich in een
crisis of te midden van enig lijden
bevinden. Het toont hun het doel van
de weg” (AL 22).

Hoofdstuk 2: De werkelijkheid en
de uitdagingen van het gezin

De paus beschrijft de talrijke
uitdagingen waarmee het gezin
wordt geconfronteerd, zoals
migratie, genderideologie, cultuur
van het voorlopige, een tegen
kinderen en geboorte gerichte
mentaliteit, biotechnologische
ontwikkelingen op het vlak van



vruchtbaarheid, gebrek aan
woningen en arbeidsplaatsen,
pornografie, kindermisbruik,
aandacht voor mensen met een
handicap, respect voor ouderen,
juridische afbraak van het gezin en
geweld tegen vrouwen.

'Concreetheid' is volgens de
Vaticaanse samenvatting een
centraal begrip in de exhortatie.

Realisme helpt om “een al te abstract
theologisch ideaal van het huwelijk
(...), dat bijna kunstmatig
geconstrueerd is en ver verwijderd
van de concrete situatie en de
daadwerkelijke mogelijkheden van
echte gezinnen,” te vermijden (AL
36).

Gezinnen worden niet in enkel stand
gehouden door “doctrinaire, bio-
ethische en morele vragen,” te
benadrukken “zonder ertoe aan te
sporen zich voor de genade te
openen” (AL 37).



De paus nodigt uit de vraag te
overwegen of het gezin en het
huwelijk wel correct zijn
weergegeven en hij heeft het over de
gewetens van de gelovigen: “We zijn
ertoe geroepen de gewetens te
vormen, niet er aanspraak op te
maken ze te vervangen” (AL 37).

Hoofdstuk 3: Naar Jezus kijken – de
roeping van het gezin

Vervolgens gaat de paus in op enkele
elementen uit de kerkelijke leer over
huwelijk en gezin; met name over de
onontbindbaarheid en de
sacramentaliteit van het huwelijk,
het doorgeven van het leven en de
opvoeding. Daarbij haalt paus
Franciscus Gaudium et Spes
(Vaticanum II), Humanae Vitae (Z.
Paulus VI) en Familiaris Consortio (H.
Johannes Paulus II) aan.

Ook spreekt hij over “onvolkomen
situaties” en “gewonde gezinnen”.
Over die laatste zegt hij dat “er altijd



een algemeen principe in
herinnering geroepen moet worden:
‘De herders mogen ter harte nemen
dat zij omwille van de liefde tot de
waarheid verplicht zijn de
verschillende situaties goed te
onderscheiden’ (Familiaris Consortio
84). De graad van
verantwoordelijkheid is niet in alle
gevallen gelijk, en er kunnen
factoren zijn die de
besluitvaardigheid begrenzen.
Daarom zijn, terwijl de leer helder
tot uitdrukking wordt gebracht,
oordelen te vermijden die geen
rekening houden met de complexiteit
van de verschillende situaties” (AL
79).

Hoofdstuk 4: De liefde in het
huwelijk

Paus Franciscus reflecteert op St.-
Paulus’ lofzang op de liefde (1 Kor.
13,4 - 7). Ook hier wordt idealisme
tegengegaan: “Men moet twee



mensen, beperkt als ze zijn, niet de
enorme last opleggen de vereniging
tussen Christus en zijn Kerk geheel
na te bootsen, want het huwelijk als
teken is een ‘dynamisch proces van
trede tot trede beantwoordend aan
de voortschrijdende inname van
Gods gaven’ ” (AL 122).

Tegelijkertijd wijst de paus er
duidelijk op dat “in het wezen van de
huwelijksliefde zelf de opening naar
het absolute voorhanden is”. (AL
123)

Ook gaat Franciscus in op de huidige
langere levensduur van mensen, die
het nodig maakt de “vertrouwde
relatie en het wederzijds
toebehoren” meer dan “vier, vijf of
zes decennia” te bewaren en de
“noodzaak, elkaar steeds weer
opnieuw te kiezen” (AL 163).

“We kunnen elkaar niet beloven ons
hele leven dezelfde gevoelens te
hebben. In plaats daarvan kunnen



we echter zeer wel een vast
gezamenlijk voornemen delen, ons
verplichten van elkaar te houden en
verenigd te leven tot de dood ons
scheidt, en steeds in rijke
vertrouwdheid leven” (AL 163).

Hoofdstuk 5: De liefde, die
vruchtbaar wordt

Dit hoofdstuk behandelt de
levengevende dimensie, de aanname
van nieuw leven, de verwachtingen
tijdens de zwangerschap en de
vader- en moederliefde. Ook schrijft
paus Franciscus over adoptie, de
bijdrage van gezinnen aan een
“cultuur van ontmoeting” en het
bredere gezin, dat onder meer ook
ooms, tantes en grootouders omvat.

In paragraaf 186 beschrijft de paus
hoe het huwelijkssacrament ten
diepste ook een sociaal karakter
heeft. De band tussen broers en
zussen is een leertijd om te groeien
in de relaties tot anderen.



Hoofdstuk 6: Enige pastorale
perspectieven

De paus geeft enkele wegen aan die
kunnen helpen stabiele en
vruchtbare gezinnen te vormen.
Gezinnen zijn objecten én subjecten
van verkondiging. Hij ziet “dat het
gewijde ambtsdragers gewoonlijk
aan een passende opleiding
ontbreekt om met de veelzijdige
actuele problemen van het gezin om
te gaan” (AL 202).

Hij pleit voor een betere psycho-
affectieve opleiding van
priesterkandidaten en voor het
betrekken van gezinnen bij de
priesteropleiding. Ook kan “de lange
oosterse traditie van de gehuwde
priesters nuttig zijn” (AL 202).

De paus behandelt de
huwelijksvoorbereiding en
begeleiding van pas gehuwde stellen
(waaronder het thema van
verantwoord ouderschap). Ook



schrijft hij over moeilijke situaties en
crises, en merkt op dat iedere crisis
“een leertijd betekent, die het
mogelijk maakt de intensiteit van het
met elkaar gedeelde leven te
verdiepen of minstens een nieuwe
zin in de huwelijkservaring te
vinden” (AL 232).

De paus gaat ook in op de
begeleiding van mensen die verlaten
zijn, die los van elkaar leven of die
gescheiden zijn. Hij benadrukt het
lijden van kinderen in
conflictsituaties binnen een
huwelijk.

“De scheiding is een kwaad en het
groeiend aantal scheidingen is
verontrustend. Onze belangrijkste
pastorale opdracht met betrekking
tot de gezinnen bestaat er zonder
twijfel uit de liefde te versterken en
bij te dragen aan de genezing van de
wonden, zodat wij het doordringen



van dit drama van onze tijd kunnen
voorkomen” (AL 246).

Verder komen aan bod: gemengde
huwelijken, gezinnen met
homoseksuele leden en hoe om te
gaan met het verlies van een
geliefde.

Hoofdstuk 7: De opvoeding van
kinderen versterken

Ethische opvoeding, straffen,
geduldig realisme, seksuele
opvoeding, het doorgeven van het
geloof en het gezinsleven in relatie
tot de opvoeding. Naast praktische
aanwijzingen pleit de paus voor
kleine stappen “die begrepen,
geaccepteerd en gewaardeerd
kunnen worden” (AL 271).

Ouders krijgen de raad niet
overdreven bezorgd te zijn. Een
vader die te veel wil controleren
voedt niet op; “hij zal hem niet
sterken en hem er niet op



voorbereiden uitdagingen het hoofd
te bieden”. Veeleer moet een vader
“met veel liefde” het “proces van de
rijping van zijn vrijheid, van de
bekwaamheid, van het totale
groeiproces en de zorg van de echte
zelfstandigheid” aanwakkeren.

Seksuele opvoeding is een noodzaak
en de paus vraagt zich af “of onze
opvoedingsinstellingen deze
uitdaging aangenomen hebben” (AL
280). Hij waarschuwt voor het begrip
“veilige seks”, dat “een negatieve
houding overbrengt ten opzichte van
het natuurlijke voortplantingsdoel
van de geslachtelijkheid alsof een
eventueel kind een vijand is
waartegen men zich moet
beschermen. Dit bevorder
narcistische agressie in plaats van
acceptatie” (AL 283).

Hoofdstuk 8: De broosheid
begeleiden, onderscheiden en
insluiten



Het “begeleiden, onderscheiden en
insluiten” van zogeheten 'irreguliere'
situaties, komen niet volledig met het
gebod van de Heer overeen. Paus
Franciscus benadrukt het belang van
gradualiteit, van onderscheiding in
het pastoraat en formuleert een
“logica van de pastorale
barmhartigheid”.

De uitspraak “dat de opdracht van de
Kerk vaak op die van een veldlazaret
lijkt” is een sleutel voor dit hoofdstuk
(AL 291). De paus bekrachtigt wat
een christelijk huwelijk is en schrijft:
“Andere vormen van vereniging
weerspreken dit ideaal totaal, terwijl
sommige het ten minste deels en
analoog verwerkelijken. De
synodevaders hebben benadrukt dat
de Kerk niet nalaat de constituerende
elementen in die situaties te
waarderen, die nog niet of niet meer
in overeenstemming zijn met haar
leer over het huwelijk” (AL 292).



Over de 'onderscheiding' in
'irreguliere' situaties schrijft hij dat
oordelen “die geen rekening houden
met de verschillende situaties”
vermeden moeten worden, en dat
het erom gaat “allen in te sluiten;
men moet ieder individu helpen zijn
eigen weg te vinden, deel te hebben
aan de kerkelijke gemeenschap,
opdat het zich als een ontvanger van
een ‘onverdiende, onvoorwaardelijke
en vrij van tegensprestaties zijnde'
barmhartigheid ervaart” (AL 297).

“De gescheidenen in een nieuwe
verbintenis, bijvoorbeeld, kunnen
zich in zeer verschillende situaties
bevinden die niet gecatalogiseerd of
in al te starre uitspraken ingesloten
mogen worden, zonder ruimte te
geven aan een gepaste persoonlijke
en pastorale onderscheiding” (AL
298).

...van de synode of van dit schrijven 
mocht men geen nieuwe,



in alle gevallen te gebruiken
algemene wettelijke regeling

van canonische aard verwachten.

Hertrouwd gescheiden katholieken
moeten, citeert de paus het
slotdocument van de synode van
2015, “op de verschillende mogelijke
manieren sterker in de gemeenschap
worden geïntegreerd, waarbij het te
vermijden is enige aanstoot te geven.
(…) Hun deelname kan in
verschillende kerkelijke diensten tot
uitdrukkingen komen. (…) Ze moeten
zich niet alleen niet
geëxcommuniceerd voelen, maar
kunnen als levende leden van de
Kerk leven en rijpen. (…) Deze
integratie is ook nodig voor de zorg
en de christelijke opvoeding van hun
kinderen, die als het belangrijkste te
beschouwen zijn” (AL 299).

Met het oog op de “talloze
onderscheidingen van de concrete
situaties,” schrijft de paus, “kan men



begrijpen dat men van de synode of
van dit schrijven geen nieuwe, in alle
gevallen te gebruiken algemene
wettelijke regeling van canonische
aard mocht verwachten. Het is
slechts mogelijk een nieuwe
bemoediging uit te drukken tot een
verantwoordelijke persoonlijke en
pastorale onderscheiding van de (…)
specifieke gevallen. En aangezien ‘de
graad van verantwoordelijkheid (…)
niet in alle gevallen gelijk [is]’, moet
deze onderscheiding erkennen dat de
consequenties of uitwerkingen van
een norm niet noodzakelijk altijd
dezelfde moeten zijn” (AL 300).

Thomas van Aquino aanhalend, die
zich met de verhouding tussen norm
en onderscheiding bezig hield,
schrijft Franciscus: “Het is waar dat
de algemene normen een goed
beschrijven dat men nooit buiten
beschouwing laten of verwaarlozen
mag, maar in hun formuleringen
kunnen zij onmogelijk alle



bijzondere situaties omvatten.
Tegelijk moet gezegd worden, dat
precies om deze reden dat, wat deel
van een praktische onderscheiding in
het licht van een bijzondere situatie
is, niet tot de rang van een norm
verheven kan worden” (AL 304).

“Buitengewone situaties begrijpen
betekent nooit, het licht van het
volkomener ideaal verduisteren en
ook niet, minder aan te bevelen dan
dat, wat Jezus de mensen aanbiedt.
Belangrijker dan een zielzorg van de
mislukten is vandaag de pastorale
inzet om huwelijken te vestigen en zo
de breuken te voorkomen” (AL 307).

Over de “logica van de barmhartige
pastoraal” merkt hij op: “Soms valt
het ons zwaar de onvoorwaardelijke
liefde in de zielzorg ruimte te geven.
We stellen zoveel eisen aan de
barmhartigheid, dat we haar als het
ware uithollen en haar haar concrete
zin en haar reële betekenis afnemen,



en dat is de slechtste manier om het
Evangelie vloeibaar te maken” (AL
311).

wat ... een bijzondere situatie is,

kan niet tot de rang van een norm
verheven worden.

Paus Franciscus nodigt de
katholieken “die in complexe
situaties leven” uit om “vol
vertrouwen richting een gesprek met
hun herders of met andere leken te
gaan, die hun leven aan de Heer
gegeven hebben. Niet altijd zullen ze
bij hen de bevestiging van hun eigen
voorstellingen en wensen vinden,
maar zeker zullen ze een licht
ontvangen dat het hun mogelijk
maakt hun situatie beter te
begrijpen, en ze zullen een weg van
persoonlijke rijping ontdekken” (AL
312).

De herders nodigt Franciscus uit om
“liefdevol en gelaten te luisteren, met



de oprechte wens midden in het
drama van de mensen binnen te
treden en hun gezichtspunt te
begrijpen, om hen te helpen beter te
leven en hun eigen plaats in de Kerk
te erkennen” (AL 312).

Hoofdstuk 9: Spiritualiteit in
huwelijk en gezin

De spiritualiteit in huwelijk en gezin
bestaat “uit duizenden reële en
concrete gestes” (AL 315). Wie naar
spiritualiteit verlangt moet niet
denken dat het gezinsleven hem
daarvan weghoudt: het is veeleer
“een weg die de Heer gebruikt om
hem naar de top van de mystieke
vereniging te voeren” (AL 316). Alles,
“de momenten van vreugde, van
ontspanning of van feest en ook de
seksualiteit [worden] als een
deelname aan de volheid van het
leven in zijn opstanding beleefd” (AS
317).



Het gaat uiteindelijk om een
“spiritualiteit van de zorg, van de
troost en van het aanmoedigen. (...)
Het hele leven van het gezin is een
barmhartig ‘weiden en hoeden’.
Behoedzaam”, zo schrijft de paus,
drukt een ieder zich “in het leven
van de ander” uit (AL 322). “Het is
een diepe geestelijke ervaring iedere
geliefde mens met Gods ogen te
beschouwen en in Hem Christus te
erkennen” (AL 323).

Tot slot benadrukt Franciscus dat
geen enkel gezin “een hemelse
werkelijkheid” is. Het gezin verlangt
“een voortschrijdende rijping van
zijn vermogen lief te hebben. (...) Wij
zijn allen opgeroepen het streven
naar iets dat boven onszelf en onze
grenzen uitgaat levend te houden en
ieder gezin moet in deze
voortdurende aansporing leven. Laat
ons vooruit gaan als gezinnen,
blijven we onderweg! (...) Raken we
niet vertwijfeld over onze grenzen,



maar doen we evenzo weinig afstand
van het streven naar de volheid van
de liefde en de communio die ons
toegezegd is” (AL 325).

Dit overzicht is gebaseerd op de
samenvatting die het Vaticaan
meezond aan de bisschoppen
wereldwijd.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/apostolische-exhortatie-
amoris-laetitia/ (12-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/apostolische-exhortatie-amoris-laetitia/
https://opusdei.org/nl-nl/article/apostolische-exhortatie-amoris-laetitia/
https://opusdei.org/nl-nl/article/apostolische-exhortatie-amoris-laetitia/

	Apostolische exhortatie Amoris Laetitia

