
opusdei.org

Adam en Christus –
van (erf)zonde naar
vrijheid

"De heilige Paulus stelt niet
Adam centraal met de gevolgen
van de zonde voor de
mensheid, maar Jezus Christus
en de genade die door zijn
toedoen in overvloed wordt
uitgegoten over de mensheid."

10-12-2008

Tijdens de audiëntie van 3 december
sprak paus Benedictus XVI in zijn
Pauluscatechese over de verhouding



tussen Adam en Christus. 1. Broeders
en zusters,

in de catechese van vandaag zullen
we stilstaan bij de relatie tussen
Adam en Christus, zoals sint Paulus
die schetst op de bekende bladzijde
uit de Brief aan de Romeinen (Rom.
5, 12-21), waar hij de Kerk de
grondlijnen in handen geeft van de
leer over de erfzonde. Eigenlijk had
Paulus al in de eerste Brief aan de
Korintiërs bij de behandeling van het
geloof in de verrijzenis de
vergelijking geïntroduceerd tussen
de stamvader en Christus: "Zoals
allen sterven in Adam, zo zullen ook
allen in Christus herleven... De eerste
mens, Adam, werd een levend
wezen. De laatste Adam werd een
levendmakende Geest" (1 Kor. 15,
22-45).

Maar in Rom. 5, 12-21 wordt die
vergelijking tussen Christus en Adam
meer uitgewerkt en is ze meer



verhelderend: Paulus loopt de
geschiedenis na van het heil vanaf
Adam tot de Wet en van de Wet tot
Christus. In het centrum van dit
gebeuren staat niet zozeer Adam met
de gevolgen van de zonde voor de
mensheid, als wel Jezus Christus en
de genade die, door Zijn bemiddeling
in overvloed over de mensheid is
uitgestort, De herhaling van het "veel
meer" ten aanzien van Christus
onderstreept hoe de in Hem
ontvangen gave de zonde van Adam
en de gevolgen daarvan voor de
mensheid ver overtreft, zodat Paulus
tot de conclusie komt: "Maar waar de
zonde heeft gewoekerd, werd de
genade mateloos" (Rom. 5, 20).
Daardoor laat de vergelijking tussen
Adam en Christus, die Paulus schetst,
de ondergeschiktheid zien van de
eerste mens ten aanzien van het
overwicht van de tweede.

2. Van de andere kant is het juist om
in Christus de onmetelijke gave van



de genade duidelijk te maken, dat
Paulus naar de zonde van Adam
verwijst: je zou kunnen zeggen dat,
ware het niet om de centrale plaats
van de genade aan te tonen, hij zich
niet zou hebben opgehouden met
een verhandeling over de zonde "die
door één mens in de wereld gekomen
is en door de zonde de dood" (Rom. 5,
12). Als daarom in het geloof van de
Kerk het besef gerijpt is van het
dogma van de erfzonde, dan is dat,
omdat dat onlosmakelijk verbonden
is met dat andere dogma: dat van het
heil en de vrijheid in Christus. De
consequentie hiervan is dat we nooit
buiten de heilscontext om zouden
moeten spreken over de zonde van
Adam en van de mensheid, dat wil
zeggen zonder ze te verstaan in het
perspectief van de rechtvaardiging in
Christus.

3. Maar als hedendaagse mensen
moeten wij ons afvragen: wat is deze
erfzonde? Wat leert Paulus, wat leert



de Kerk? Is deze leer nog houdbaar?
Velen denken dat er in het licht van
de geschiedenis van de evolutie geen
plaats meer is voor een leer over een
eerste zonde, die zich vervolgens in
heel de geschiedenis van de
mensheid zou verbreiden. En dan
zou bijgevolg ook de kwestie van de
Verlossing en van de Verlosser zijn
fundament verliezen. Dus, bestaat de
erfzonde of niet?

Om te kunnen antwoorden, moeten
we twee aspecten van de leer over de
erfzonde onderscheiden. Er is een
empirisch aspect, dat wil zeggen een
concrete realiteit, zichtbaar, ik zou
zeggen tastbaar voor iedereen. En
een mystiek aspect, met betrekking
tot het ontologisch fundament van
dit feit. Het empirisch feit is dat er in
ons wezen een tegenspraak bestaat.
Van de ene kant weet iedere mens
dat hij het goede moet doen en van
binnen wil hij dat ook doen. Maar
tegelijkertijd voelt hij ook de andere



impuls om het tegendeel te doen, de
weg van het egoïsme te volgen, van
het geweld, alleen te doen waar hij
zin in heeft, ook al beseft hij zo tegen
het goede in te handelen, tegen God
en tegen zijn naaste.

In zijn Brief aan de Romeinen heeft
Paulus deze tegenspraak in ons
wezen zo uitgedrukt: "De goede wil
ligt binnen mijn bereik, maar niet de
goede daad. Ik doe niet het goede dat
ik wil, maar het kwade dat ik niet
wil" (Rom. 7, 18-19). Deze innerlijke
tegenspraak in ons wezen is geen
theorie. Ieder van ons ondervindt het
elke dag. En vooral zien we rond ons
heen het overwicht van deze tweede
wil. Je hoeft maar te denken aan de
dagelijkse berichten over onrecht,
geweld, leugen, ontucht. Elke dag
zien we het: het is een feit.

4. Als gevolg van deze macht van het
kwaad in onze zielen, heeft zich in de
geschiedenis een vuilstroom



ontwikkeld die de geografie van de
menselijke geschiedenis vergiftigt.
De grote Franse denker Blaise Pascal
heeft van een "tweede natuur"
gesproken, die onze oorspronkelijke,
goede natuur verdringt. Deze
"tweede natuur" doet het kwade
normaal lijken voor de mens. Zo
heeft ook de gebruikelijke
uitdrukking "dit is menselijk" een
dubbele betekenis. "Dit is menselijk"
kan betekenen: deze mens is goed,
handelt zoals een mens zou moeten
handelen. Maar "dit is menselijk" kan
ook onwaarheid zeggen: het kwaad is
normaal, is menselijk. Het kwaad
lijkt een tweede natuur geworden.
Deze tegenspraak in het menselijk
wezen, in onze geschiedenis moet
wel een verlangen oproepen naar
verlossing, en roept dat ook vandaag
de dag op. En inderdaad: het
verlangen dat de wereld verandert
en de belofte dat er een wereld
geschapen zal worden van
gerechtigheid, van vrede, van het



goede, is overal aanwezig: in de
politiek bijvoorbeeld spreken allen
over deze noodzaak om de wereld te
veranderen, een rechtvaardiger
wereld te scheppen. En juist dit
vormt een uitdrukking van het
verlangen naar bevrijding van de
tegenspraak die wij in onszelf
ervaren.

5. Het feit van de macht van het
kwaad in het mensenhart en in de
menselijke geschiedenis valt dus niet
te ontkennen. De vraag is: hoe is dit
kwaad uit te leggen? Afgezien van
het christelijk geloof, bestaat er in de
geschiedenis van het denken
hoofdzakelijk één verklaringsmodel
met diverse varianten. Dit model
zegt: het zijn zelf is tegenstrijdig,
draagt in zich zowel het goede als het
kwade. In de oudheid impliceerde
deze idee de mening dat er twee
even oorspronkelijke beginselen
bestonden: een goed beginsel en een
slecht beginsel. Een dergelijk



dualisme zou niet te overwinnen
zijn. De beide beginselen bevinden
zich op hetzelfde niveau, en daarom
zal er altijd, vanaf de oorsprong van
het zijn, deze tegenspraak zijn. De
tegenspraak in ons wezen zou dus
om zo te zeggen enkel de
tegenstrijdigheid van de twee
goddelijke beginselen weerspiegelen.

In de evolutionistische, atheïstische
versie van de wereld keert diezelfde
visie op een nieuwe wijze terug. Ook
al is in zo’n opvatting de visie op het
zijn een monistische, toch wordt
verondersteld dat het zijn als
zodanig in zich van meet af aan het
kwade en het goede draagt. Het zijn
zelf is niet eenvoudigweg goed, maar
open voor het kwade en het goede.
Het kwaad is even oorspronkelijk als
het goede en de menselijke
geschiedenis zou enkel het model
ontwikkelen dat al in heel de
voorafgaande evolutie aanwezig was.
Wat de christenen erfzonde noemen



zou in werkelijkheid het gemengde
karakter zijn van het zijn, een
mengsel van goed en kwaad dat,
volgens deze theorie, tot de structuur
zelf van het zijn zou horen. Het is in
wezen een wanhopige visie: immers
als het zo is, is het kwaad niet te
overwinnen. Uiteindelijk telt dan
alleen nog het eigen belang en elke
vorm van vooruitgang zou dan
noodzakelijkerwijs te betalen zijn
met een stroom van kwaad en wie de
vooruitgang zou willen dienen, zou
dan moeten aanvaarden dat er deze
prijs voor betaald moet worden. Ten
diepste wordt de politiek op deze
premissen gebouwd en we zien er de
uitwerkingen van. Dit moderne
denken kan uiteindelijk alleen maar
droefheid en cynisme creëren.

6. En zo vragen wij opnieuw: wat
zegt het geloof (hier nu over)
waarvan Paulus getuigt? Als eerste
punt bevestigt dat geloof het feit van
de strijd tussen de twee naturen, het



feit van het kwaad waarvan de
schaduw over heel de schepping
hangt. We hebben het zevende
hoofdstuk van de Brief aan de
Romeinen gehoord (Rom. 7). We
zouden er het achtste hoofdstuk aan
kunnen toevoegen (Rom. 8). Het
kwaad bestaat, dat is gewoon zo. In
contrast met de verklaringen van de
verschillende vormen van dualisme
en monisme die we kort hebben
beschouwd, zegt het geloof ons
echter dit: er bestaan twee mysteries
van het licht en een mysterie van de
nacht dat echter door de mysteries
van het licht wordt omhuld.

Het eerste mysterie van het licht is
dit: het geloof zegt ons dat er geen
twee beginselen zijn, een goed en een
slecht, maar er is slechts één
beginsel, de God - Schepper, en dit
beginsel is goed, louter goed, zonder
de schaduw van het kwaad. En
daarom is ook het zijn geen mengsel
van goed en kwaad; het zijn als



zodanig is goed en daarom is het
goed te zijn, is het goed te leven. Dit
is de blijde boodschap van het geloof:
er is alleen een goede bron, de
Schepper. En daarom is leven een
goed, is het iets goeds om een man te
zijn, een vrouw, is het leven goed.

Vervolgens is er een mysterie van
duisternis, van nacht. Het kwaad
komt niet uit de bron zelf van het
zijn, het is niet even oorspronkelijk.
Het kwaad is afkomstig van een
geschapen vrijheid, van een
misbruikte vrijheid.

7. Hoe is dat mogelijk geweest, hoe is
dat gebeurd? Dat blijft duister. Het
kwaad is niet logisch. Alleen God en
het goede zijn logisch, zijn licht. Het
kwaad blijft een mysterie. Het wordt
in grote beelden voorgesteld, zoals
het derde hoofdstuk van Genesis
doet, met de visie van de twee
bomen, de slang en de mens als
zondaar. Een groots beeld, dat het



ons laat vermoeden maar dat niet
kan verklaren want in zich zelf
onlogisch is. We kunnen het
vermoeden, niet verklaren; we
kunnen het niet eens vertellen als
een feit naast het andere, omdat het
een diepere werkelijkheid is. Het
blijft een mysterie van duisternis,
van nacht.

Maar dan komt er meteen een
mysterie van het licht bij. Het kwaad
komt van een ondergeordende bron.
God is met Zijn licht sterker en
daarom kan het kwaad overwonnen
worden. Daarom is het schepsel, is de
mens te genezen. De dualistische
visies, ook het monisme van het
evolutionisme, kunnen niet zeggen
dat de mens te genezen is; maar als
het kwaad slechts van een
ondergeordende bron afkomstig is.
blijft het waar dat de mens te
genezen is. En het Boek Wijsheid
zegt: "en gij hebt de generaties



geneeslijk (sanabiles)
geschapen" (Wijsh. 1, 14).

En tenslotte als laatste punt: de mens
is niet alleen geneeslijk, hij is in feite
al genezen. God heeft de genezing
ingeleid. Hij is in eigen persoon in de
geschiedenis ingetreden. Tegenover
de blijvende bron van het kwaad
heeft Hij een bron gesteld van het
zuiver goede. Christus, gekruisigd en
verrezen, nieuwe Adam, stelt
tegenover de vuilstroom van het
kwaad een rivier van licht en deze
rivier is aanwezig in de geschiedenis:
we zien de heiligen, de grote heiligen
maar ook de nederige heiligen, de
eenvoudige gelovigen. We zien dat de
rivier van het licht die van Christus
komt, aanwezig is, sterk is.

8. Broeders en zusters, het is
Adventstijd. In de taal van de Kerk
heeft het woord Advent twee
betekenissen: aanwezigheid en
verwachting. Aanwezigheid: het licht



is aanwezig, Christus is de nieuwe
Adam, Hij is bij ons en midden onder
ons. Reeds schittert het licht en wij
moeten de ogen van het hart openen
om het licht te zien en in de rivier
van het licht binnen te gaan. Bovenal
moeten wij dankbaar zijn voor het
feit dat God zelf de geschiedenis is
binnengegaan als nieuwe bron van
het goede. Maar Advent betekent ook
verwachting. De donkere nacht van
het kwaad is nog sterk en daarom
bidden wij in de Advent met het oude
Godsvolk: "Rorate caeli desuper" -
"dauwt hemelen van boven".

En laten we met aandrang bidden:
"Kom Jezus, kom, geef kracht aan het
licht en aan het goede; kom waar de
leugen, de onbekendheid met God,
het geweld, de ongerechtigheid
heersen; kom, Heer Jezus, geef kracht
aan het goede in de wereld en help
ons dragers te zijn van uw licht,
bewerkers van vrede, getuigen van
de waarheid. Kom, Heer Jezus!"



© 2008, Libreria Editrice Vaticana

Vertaling voor RKDocumenten.nl uit
het Italiaans, alineanummering en -
indeling: Past. Chr. van Buijtenen pr.

Paus Benedictus XVI

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/adam-en-christus-van-
erfzonde-naar-vrijheid/ (1-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/adam-en-christus-van-erfzonde-naar-vrijheid/
https://opusdei.org/nl-nl/article/adam-en-christus-van-erfzonde-naar-vrijheid/
https://opusdei.org/nl-nl/article/adam-en-christus-van-erfzonde-naar-vrijheid/

	Adam en Christus – van (erf)zonde naar vrijheid

