
opusdei.org

Wat zegt de Kerk
over ecologie?

Verontrusting over de
aantasting van de natuur is een
van de kenmerken van onze
tijd. Dit artikel verzamelt
enkele leerstellige bronnen met
betrekking tot de visie van de
Kerk op zorg voor de schepping

26-7-2025

Inhoud

1. Wat zegt de Kerk over ecologie?



2. De ecologie in de Schrift en in de
leer van de Kerk

3. De noodzaak van ecologische
bekering

4. Laudato si' en integrale ecologie

“Wat voor soort wereld willen wij
doorgeven aan hen die na ons zullen
komen, aan de kinderen die aan het
opgroeien zijn? (...) Wij moeten ons
realiseren dat de waardigheid van
onszelf op het spel staat. Wij zijn de
eerste belanghebbenden om een
planeet door te geven die
bewoonbaar is voor de mensheid die
na ons zal komen. Het is een drama
voor onszelf, omdat dit verwijst naar
de betekenis van onze doorgang op
deze aarde” (Paus Franciscus, 
Laudato si', nr. 160).

1. Wat zegt de Kerk over ecologie?

https://rkdocumenten.nl/toondocument/5000-laudato-si-nl/?systeemnum=5000-196


Grote bezorgdheid over het in stand
houden van de ons omringende
natuur is een van de tekenen van
onze tijd en de inzichten van de Kerk
over dit onderwerp zijn sinds het
Tweede Vaticaans Concilie in de
Katholieke sociale leer terug te
vinden

De Katholieke visie, gebaseerd op de 
Bijbel, stelt de geschapen mens voor
als een een wezen dat intrinsiek
boven de natuur staat. De
zeggenschap erover is aan de mens
toevertrouwd om de volledige
menselijke ontwikkeling te
bevorderen. Maar de mens heerst in
opdracht van God, als rentmeester
van de goddelijke schepping, en
daarom is de heerschappij van de
mens niet absoluut. God heeft de
wereld aan de mens toevertrouwd
om deze op verantwoorde wijze te
beheren, om volledige en duurzame
welvaart te garanderen. Keuzes en
handelingen met betrekking tot

https://rkbijbel.nl/kbs/bijbel/willibrord1975/neovulgaat/genesis/1


ecologie (dat wil zeggen het gebruik
van de door God geschapen wereld)
zijn dus net zo onderworpen aan de
morele wet als alle andere
menselijke keuzes.

De relatie tussen mens en wereld
vormt een wezenlijk onderdeel van
de menselijke identiteit. Deze relatie
is op haar beurt het resultaat van een
andere en nog diepere relatie tussen
de mens en God. (vgl. Compendium
van de Sociale Leer van de Kerk, nr.
452). Toen God de mens schiep, gaf
Hij hem de verantwoordelijkheid om
voor de natuur te zorgen en
vertrouwde Hij hem de taak toe om
door zijn werk bij te dragen aan de
compleetheid van de schepping (vgl.
Gen 1,26-29).

De christelijke antropologie brengt
ons tot het inzicht dat de ecologische
achteruitgang een gevolg is van de
erfzonde; onze verhouding met de
natuur is beschadigd. De ervaring

https://rkdocumenten.nl/toondocument/769-compendium-van-de-sociale-leer-van-de-kerk-nl/?systeemnum=769-661
https://rkdocumenten.nl/toondocument/769-compendium-van-de-sociale-leer-van-de-kerk-nl/?systeemnum=769-661


leert dat technische vooruitgang
negatieve gevolgen kan hebben voor
de ons omringende natuur. Daarom
beschouwt de Kerk de ecologische
crisis niet alleen als een uitdaging op
technisch-wetenschappelijk niveau,
maar ook als een moreel probleem:
de mens vergeet de eerbied die
verschuldigd is aan de schepping en
aan de Schepper. Christenen zijn
geroepen om voor het Rijk der
Hemelen te werken, tegen de
achtergrond van het tijdelijke, in de
overtuiging dat hoe meer onze macht
toeneemt, des te groter onze
persoonlijke en gezamenlijke
verantwoordelijkheid wordt (vgl. 
Gaudium et Spes, 34).

Overwegingen van de heilige
Jozefmaria:

De leringen van de heilige
Jozefmaria drukt de christelijke
boodschap uit in de taal van de
ecologie. Ze nodigen ons uit tot een

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_en.html


hartstochtelijke liefde voor de
schepping en voor de wereld en
prediken een spiritualiteit die erop
gericht is alle tijdelijke structuren
van binnenuit te heiligen om ze tot
hun volheid te brengen in Christus,
hiermee wordt een kernpunt van het
milieuprobleem belicht.

God heeft nu niet minder macht dan
in vroegere tijden, ook is zijn liefde
voor de mensen niet minder
geworden. Ons geloof leert ons dat
de hele schepping, de beweging van
de aarde en de hemellichamen, het
goede dat de mensen doen, de
vooruitgang in de geschiedenis, in
één woord dat alles van God komt en
op Hem is gericht. (Christus komt
langs, nr. 130).

Hij brengt het heil en niet de
vernietiging van de natuur. Laten wij
van Hem leren dat het niet christelijk
is ons slecht te gedragen tegenover
de mens, schepsel van God, gemaakt

https://escriva.org/nl/es-cristo-que-pasa/130/


naar zijn beeld en gelijkenis.
(Vrienden van God, nr. 73).

De Heer wil dat wij, zijn kinderen,
die de genade van het geloof hebben
ontvangen, de oorspronkelijke
optimistische visie op de schepping
uitdragen; de 'liefde voor de wereld'
die in het christendom besloten ligt.
Daarom mag het jou nooit ontbreken
aan enthousiasme bij je werk, of aan
inzet bij de opbouw van de aardse
stad. (De Smidse, nr. 703)

2. De ecologie in de Schrift en in de
leer van de Kerk

Al in Genesis vinden we het centrale
punt in de overwegingen van de
Kerk over ecologie: de mens,
geschapen naar het beeld van God,
“heeft de opdracht om de aarde met
alles, wat ze bevat, aan zich
dienstbaar te maken en over de
wereld te heersen in
rechtvaardigheid en
heiligheid” (Gaudium et Spes, nr. 34).

https://escriva.org/nl/amigos-de-dios/73/
https://escriva.org/nl/forja/703/
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_en.html


God heeft dus de zorg voor dieren,
planten en andere natuurlijke
elementen aan de mens
toevertrouwd. Het is geoorloofd om
ze te gebruiken voor legitieme
doeleinden, zoals voedsel, kleding,
werk of onderzoek, altijd binnen
redelijke grenzen en met het oog op
de zorg voor en het redden van
mensenlevens (vgl. Catechismus van
de Katholieke Kerk, nr. 2417). Het
gebruik van de natuur moet altijd
gepaard gaan met respect, omdat de
wereld geschapen is door God, haar
enige eigenaar, die alles wat
geschapen is als goed beschouwde.

In het Nieuwe Testament komt Jezus
naar de wereld om de orde en
harmonie te herstellen die door de
zonde waren vernietigd. Door de
relatie van de mens met God te
herstellen, verzoent Jezus Christus
ook de mens met de wereld. Hoewel
het uiteindelijke doel van de mens
het Koninkrijk der Hemelen is, zijn

https://rkdocumenten.nl/toondocument/1-catechismus-van-de-katholieke-kerk-nl/?systeemnum=1-2807
https://rkdocumenten.nl/toondocument/1-catechismus-van-de-katholieke-kerk-nl/?systeemnum=1-2807


de eerste vruchten van die nieuwe
hemel en die nieuwe aarde op
mysterieuze wijze al hier, zichtbaar
in onze wereld. Christenen, die het
verlossingswerk voortzetten, houden
zich bezig met het vervolmaken van
deze aarde, vooral voor zover dit kan
bijdragen aan de vooruitgang van de
menselijke samenleving.

Dit standpunt is ook verdedigd door
de grote heiligen van de Kerk,
waaronder de heilige Filippus Neri
en de heilige Franciscus van Assisi
(uitgeroepen tot beschermheilige van
de ecologie door Johannes Paulus II)
als voorbeelden van
zachtmoedigheid jegens de natuur.

Sinds het Tweede Vaticaans Concilie
hebben alle Pausen christenen
aangespoord om zorg te dragen voor
de schepping: De heilige Paulus VI
verwelkomde het initiatief van de
Verenigde Naties om een
Wereldmilieudag uit te roepen en

https://www.vatican.va/content/paul-vi/en/messages/pont-messages/documents/hf_p-vi_mess_19770605_world-day-ambiente.html


nodigde mensen uit om zich bewust
te worden van deze kwestie. De
heilige Johannes Paulus II
waarschuwde zowel voor de
verleiding om de natuur als een
object van verovering te zien als voor
het gevaar om “de hoogste
verantwoordelijkheid van de mens”
te elimineren door de waardigheid
van alle levende wezens gelijk te
stellen. Bovendien bevat de 
Catechismus van de Katholieke Kerk
verschillende punten over respect
voor de integriteit van de schepping
(2415-2418).

Benedictus XVI werkte het thema ook
uit in zijn encycliek Caritas in
veritate (nr. 48-52), waarin hij eraan
herinnert dat: “De bescherming van
het milieu, van hulpbronnen en van
het klimaat vereist dat allen die op
internationaal vlak
verantwoordelijkheid dragen
gezamenlijk handelen en bereid zijn
te werken in goed vertrouwen, in

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/1997/march/documents/hf_jp-ii_spe_19970324_ambiente-salute.html
https://rkdocumenten.nl/toondocument/1-catechismus-van-de-katholieke-kerk-nl/?systeemnum=1-2807
https://rkdocumenten.nl/toondocument/2254-caritas-in-veritate-nl/?systeemnum=2254-57
https://rkdocumenten.nl/toondocument/2254-caritas-in-veritate-nl/?systeemnum=2254-57


overeenstemming met de wet en in
solidariteit met de zwakste regio’s
van onze planeet.”

Paus Franciscus heeft tijdens zijn
pontificaat veel energie gestoken in
het bevorderen van het ecologisch
bewustzijn, zowel door zijn encycliek
Laudato si', over de zorg voor ons
gemeenschappelijk huis, als door
talrijke audiënties en toespraken.

Kortom, de Kerk is zeer
geïnteresseerd in de relatie van
mensen met hun natuurlijke
leefomgeving, net zoals ze
geïnteresseerd is in alle aspecten van
het menselijk leven en haar
verhouding tot God: “De natuur geeft
uitdrukking aan een plan van liefde
en waarheid. Ze is er eerder dan wij
en wordt ons door God geschonken
als levensruimte. Zij spreekt tot ons
over de Schepper (vgl. Rom 1,20) en
over Zijn liefde tot de mens. Ze is
ertoe bestemd aan het einde der

https://rkdocumenten.nl/toondocument/5000-laudato-si-nl/?systeemnum=5000-2


tijden met Christus “verenigd te
worden” (vgl. Ef 1,9-10; Kol 1,19-20).
Zo is ze ook een 'roeping'” (Caritas in
veritate, 48). De natuur is niet
belangrijker dan de mens, maar
maakt zeker deel uit van Gods plan
en moet als zodanig beschermd en
gerespecteerd worden.

3. De noodzaak van ecologische
bekering

Het gedrag van mensen ten opzichte
van de natuur, zoals hierboven
uiteengezet, moet worden geleidt
door de overtuiging dat de natuur
een geschenk is dat God in hun
handen heeft gelegd.

Daarom zegt de Kerk dat we ons
moeten realiseren, dat het gebruik
van de goederen van de aarde een
aansporing is voor de hele mensheid.

Omdat het ecologische vraagstuk de
hele wereld aangaat, moeten we ons
allemaal verantwoordelijk voelen

https://rkdocumenten.nl/toondocument/2254-caritas-in-veritate-nl/?systeemnum=2254-54
https://rkdocumenten.nl/toondocument/2254-caritas-in-veritate-nl/?systeemnum=2254-54


voor een bestendige ontwikkeling
van onze planeet: het is een
gemeenschappelijke opdracht om
een gedeeld goed te respecteren (zie 
Compendium van de sociale leer van
de Kerk, nr. 466; Caritas in veritate,
nrs. 49-50).

Deze verantwoordelijkheid strekt
zich niet alleen uit tot de zorgen van
het heden, maar ook tot die van de
toekomst (vgl. Compendium van de
sociale leer van de Kerk, nr. 467).
Uiteindelijk kunnen we niet spreken
van een houdbare ontwikkeling
zonder solidariteit tussen generaties
(vgl. Laudato si', nr. 159).

4. Laudato si’ en integrale ecologie

In Laudato si' gaat Paus Franciscus in
op kwesties als klimaatverandering,
het watervraagstuk, het verlies aan
biodiversiteit, sociale achteruitgang,
technologie, de gemeenschappelijke
bestemming van goederen,
globalisering, rechtvaardigheid

https://rkdocumenten.nl/toondocument/769-compendium-van-de-sociale-leer-van-de-kerk-nl/?systeemnum=769-678
https://rkdocumenten.nl/toondocument/769-compendium-van-de-sociale-leer-van-de-kerk-nl/?systeemnum=769-678
https://rkdocumenten.nl/toondocument/2254-caritas-in-veritate-nl/?systeemnum=2254-58
https://rkdocumenten.nl/toondocument/5000-laudato-si-nl/?systeemnum=5000-196


tussen generaties en de dialoog
tussen religie en wetenschap.

Bovendien stelt de paus voor om na
te denken over de verschillende
aspecten van een integrale ecologie,
die duidelijk de menselijke en sociale
dimensies omvat (vgl. Laudato si', nr.
137 - 162).

Bezorgd over het complexe verband
tussen milieucrisis en armoede,
aangezien de achteruitgang van het
milieu vooral de meest
achtergestelden treft, benadrukt de
paus de noodzaak om zich te laten
leiden door criteria van
rechtvaardigheid en naastenliefde op
ecologisch, sociaal, cultureel en
economisch gebied.

Paus Franciscus moedigt ons ten
slotte aan tot een ecologische
bekering “die met zich meebrengt
dat zij alle gevolgen van de
ontmoeting met Jezus naar voren
laten komen in de relatie met de hen



omringende wereld. Het beleven van
de roeping behoeders van Gods werk
te zijn is een wezenlijk onderdeel
van een deugdzaam bestaan, het is
niet iets optioneels en evenmin een
secundair aspect van de Christelijke
ervaring."(Laudato si', nr. 217).

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/wat-zegt-de-kerk-over-
ecologie/ (9-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/wat-zegt-de-kerk-over-ecologie/
https://opusdei.org/nl-be/article/wat-zegt-de-kerk-over-ecologie/
https://opusdei.org/nl-be/article/wat-zegt-de-kerk-over-ecologie/

	Wat zegt de Kerk over ecologie?

