opusdei.org

“Wat men verstaat
onder stervenshulp
is doden uit
medelijden”

Luis de Moya, een meervoudig
verlamde priester, werkt als
studentenpastor aan de
Universiteit van Navarra. In
een interview met het
tijdschrift “Catalufia
Cristiana”geeft hij zijn mening
over euthanasie en lijden.

19-2-2006



De Spaanse priester Luis de Moya
raakte in 1991 na een
verkeersongeval tot aan zijn nek
verlamd (tetraplegie). Op de vraag
hoe de verlamming zijn leven heeft
veranderd, antwoordt hij: “Alleen op
bijkomstige wijze. Ik beschouw
mezelf als dezelfde persoon, als
dezelfde priester van Jezus Christus
als voor het ongeluk. Dit was een van
mijn eerste overtuigingen toen ik na
de schok weer bij bewustzijn kwam.
Het heeft mijn leven veranderd, dat
is duidelijk in de materiele zaken. Nu
doe ik alles met de hulp van anderen
en ik ben afhankelijk van technische
hulpmiddelen. Maar ik blijf wie ik
ben. Mijn leven heeft de zelfde zin,
de zelfde bestemming.”

Hij was 38 jaar oud. Vanaf dat
moment veranderde zijn leven, maar
alleen op bijkomstige wijze, zoals hij
het ons uitlegde. Luis de Moya neemt
verschillende taken waar als
studentenpastor van de Universiteit



van Navarra, binnen de beperkingen
van zijn handicap. Zijn vitale
houding en zijn getuigenis steken af
tegen de zienswijze die Alejandro
Amendbar naar voren heeft gebracht
in zijn film ‘Mar adentro’, die het
verhaal vertelt van Ramén Sampedro
en als enig antwoord op het
menselijk lijden het beéindigen van
dat leven zelf aanbiedt.

Maakt de film ‘Mar Adentro’ deel
uit van een campagne om de
Spaanse publieke opinie gevoelig
te maken voor de ‘noodzaak’ om
euthanasie te legaliseren?

Wie ben ik om daar een oordeel over
uit te spreken? Toch lijkt het vrij
duidelijk uit wat ik heb horen zeggen
en wat ik gelezen heb, dat de film
een positief beeld geeft van de
euthanasie waar de hoofdpersoon
om vraagt. Men zegt dat de ‘goeden’
in de film - de verstandige,
intelligente en tenslotte alle



personages die goed overkomen bij
de toeschouwer — voorstanders zijn
van de euthanasie.

Degenen die niet bereid zijn om hem
te doden uit medelijden, komen niet
zo positief over. Het zou gaan om
dorpelingen zonder veel verstand,
om arrogante mensen zonder kennis
van zaken of om types die tot het
belachelijke toe koppig zijn. Op die
manier kan de film inderdaad de
publieke opinie gevoelig maken voor
de noodzaak om deze praktijk te
legaliseren. Maar met acteurs kan
men, zoals men weet, doen wat men
wil.

Kende u Ramon Sampedro?

Ik heb hem nooit ontmoet. Ik heb
hem verschillende keren geschreven,
Wwe waren samen in een
radioprogramma en ook een keer
voor de televisie, als ik me goed
herinner. En ik heb verschillende
keren met hem gesproken door de



telefoon. Juist in het laatste
telefoongesprek — ik was in Santiago
de Compostela — hebben we een
afspraak gemaakt voor diezelfde
ochtend in zijn huis. Uiteindelijk
vond de ontmoeting niet plaats.

Ik ben niet eens uit het busje
gekomen en we hebben geen woord
gewisseld want zijn huis was voor
mij ontoegankelijk. Dit gebeurde een
half jaar voor zijn dood.

Was uw innerlijke overtuiging om
te leven en de zin van uw leven,
niet geldig voor Ramoén Sampredo?

Ik denk van wel. Maar hij weigerde
uitdrukkelijk om in deze zin met mij
een correspondentie in stand te
houden. Aangezien we allebei sterk
overtuigd waren van onze meningen
had een dialoog geen enkele zin. Dat
schreef hij en ik begreep dat
duidelijk uit de enige, lange (twintig
met de mond geschreven A-4tjes) en
laatste brief die ik van hem kreeg.



Als euthanasie legaal wordt in ons
land, wat zullen de gevolgen dan
zijn?

Ik stel me voor dat dan min of meer
hetzelfde zal gebeuren als in andere
landen, maar wel met de typische
Spaanse hartstocht. Ook hier zullen
‘gespecialiseerde’ centra opengaan;
de pensioenuitgaven zullen zeker
minder worden; en we zullen een
‘exodus’ meemaken van ouderen en
chronisch zieken, als ze over
voldoende economische middelen
beschikken, naar andere landen
waar ze zich veilig voelen; er zal een
generatiekloof ontstaan (de ouderen
zullen zich schuldig voelen) in de
mate waarin men het normaal zal
gaan vinden om de dood te
vervroegen van mensen die een last
zijn; in de praktijk zal minstens een
derde deel plaatsvinden zonder
toestemming van de patiént, hoe
goed de controle ook mag zijn.



De sociale aanvaarding van deze
praktijk zal mensen voortbrengen
die in wezen egoistisch denken. Ze
zullen legaal handelen, of in ieder
geval in zodanige mate binnen de
regels van de wetgeving dat ze niet
strafbaar zullen zijn: uiteindelijk
bevrijd van de vrijgevige
edelmoedigheid uit liefde, handelen
de mensen volgens de ingevingen
van de angst.

Waarom is er meer interesse in
hulp om te sterven dan in hulp om
te leven?

Ik ben geneigd te antwoorden, dat
het gewoon zo is omdat het
gemakKkelijker is. Het is in alle
opzichten goedkoper. Als je eenmaal
de hindernis van de gevoelens bent
gepasseerd, zijn er minder
problemen om snel een einde te
maken aan het eigen lijden of aan
dat van anderen, dan om de zieke te
helpen om waardig te sterven. Wat



men nu verstaat onder stervenshulp
is in feite de patiént doden uit
medelijden. Helpen om te sterven, in
de juiste betekenis van die woorden,
veronderstelt de middelen geven
opdat de patiént goed kan sterven, in
overeenstemming met zijn situatie
en zijn menselijke waardigheid. Het
is daarom onaanvaardbaar om het
moment van de dood te bespoedigen
of te vervroegen. De hulp aan een
terminale patiént vraagt dat men tijd
aan hem besteedt, met vaak
eenvoudige maar onmisbare zorg:
het geven van de nodige pijnstillers,
gewoon bij hem zijn en laten voelen
dat hij werkelijk de aandacht waard
is, hem waarderen en liefhebben
zoals hij is.

Wat is de waarde van pijn en
lijden?

Men heeft eigenlijk een mythe
geschapen rond lijden en ziekte. Er is
iedere keer vooruitgang in de



pijnbestrijding en steeds vaker
hebben ziekenhuizen units voor
pijnbestrijding. Een goede medicatie
kan de pijn verzachten. In het
uiterste geval kan men ertoe
overgaan om de patiént te sederen
als men zijn lijden op geen enkele
manier zou kunnen verzachten.
Maar het komt zeer weinig voor dat
dit nodig is. In feite gebruiken de
voorstanders van euthanasie vaak
het argument van “ondraaglijk
lijden” als een rechtvaardiging om de
dood bewust te veroorzaken.

Ik denk dat we allemaal de ervaring
hebben dat het moeite kost om echt
lief te hebben. In zekere zin
veronderstelt liefhebben altijd een
zekere pijn, als we natuurlijk niet
uitgaan van de oppervlakkige en
kortstondige liefde van een roman
uit de boeketreeks. Men zegt niet
voor niets dat “de pijn de toetssteen
is van de liefde” of dat “de mens zo
gemaakt is dat hij zijn liefde niet



anders kan uiten dan in categorieén
van lijden”. Kortom: ik hou van iets
in de mate waarin ik bereid ben
ervoor te lijden. Het op het moment
van de dood in vrede dragen van het
lijden, ook al moet worden
geprobeerd dit te verzachten met
medicijnen en menselijke steun, kan
een uiting zijn van erkenning van
onze menselijke natuur. Iedere mens
voelt het leven aan als iets
persoonlijks en kan zich niet het
recht toeéigenen om dit leven te
verlaten uit eigen initiatief zonder
geweld te doen aan de werkelijkheid.

Voor een christen, een kind van God,
heeft het lijden een verlossende
waarde. Verenigd met het offer van
Christus aan het kruis, is de gelovige
als dat nodig is in staat om in de
verschillende omstandigheden van
zijn leven te lijden, en wordt zo, met
de woorden van de heilige Paulus,
een andere Christus.



(Vertaald uit: “Catalunia Cristiana”, 7
oktober 2004)

Rosa Maria Jané

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/wat-men-verstaat-onder-
stervenshulp-is-doden-uit-medelijden/
(4-2-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/wat-men-verstaat-onder-stervenshulp-is-doden-uit-medelijden/
https://opusdei.org/nl-be/article/wat-men-verstaat-onder-stervenshulp-is-doden-uit-medelijden/
https://opusdei.org/nl-be/article/wat-men-verstaat-onder-stervenshulp-is-doden-uit-medelijden/

	“Wat men verstaat onder stervenshulp is doden uit medelijden”

