opusdei.org

Voor mij is leven
Christus (II): De
vorming van de hele
persoon in zijn
totaliteit

Sommige mensen hebben de
neiging, wanneer zij aan
vorming denken, dit als kennis
te zien. Een dergelijk concept is
echter niet voldoende: om de
persoon in zijn geheel te
bereiken moet men de vorming
als een wezen beschouwen. Het
gaat om een veel hoger doel: je
onderdompelen in het mysterie
van Christus en door te
beantwoorden aan de genade



die Hij je schenkt geleidelijjk te
worden omgevormd in
Christus.

2-6-2022

Jezus Christus is ongetwijfeld de
liefde van ons leven: niet als de
grootste onder onze andere liefdes
maar die welke betekenis geeft aan
alle andere liefdes, en aan onze
interesses, dromen, ambities,
bezigheden en initiatieven die onze
dagen en ons hart vullen. Vandaar
dat wij in ons geestelijk leven “de
centrale rol van de Persoon van Jezus
Christus”™ levend willen houden. Hij
is de weg om met de Vader verenigd
te worden in de Heilige Geest. In
Hem wordt het mysterie
geopenbaard van ‘wie de mens is
en waartoe wij geroepen zijn. Door
het leven gaan met Christus betekent
groeien in zelfkennis en dieper

s[2]



doordringen in ons eigen
persoonlijke mysterie. Jezus toestaan
om het middelpunt van ons leven te
worden, leidt er onder andere toe dat
wij met nieuw licht de
antropologische en christelijke
waarde van de verschillende
ascetische middelen [herontdekken];
we richten ons op de persoon in zijn
totaliteit: intelligentie, wil, hart,
relaties met anderen.”

Deze persoon die wij moeten worden,
zijn wij op de eerste plaats zelf, en
dan iedereen met wie wij in contact
komen door onze vriendschap en
apostolaat. De vorming die wij
ontvangen en die wij verlenen, moet
de intelligentie, de wil en de
gevoelens raken en geen van deze
elementen mag worden genegeerd of
simpelweg minder belangrijk
gevonden worden dan de andere.
Hier zullen we ons in de eerste plaats
concentreren op de vorming van het
gevoelsleven van iedere persoon en



we nemen daarbij de behoefte aan
een degelijke intellectuele
basisvorming als gegeven. De
aandacht voor het belang van een
algehele vorming zal ons in staat
stellen om de grote waarheid te
‘herontdekken’ die wij aantreffen in
de identificatie van ‘trouw’ met
‘seluk’ door de heilige Jozefmaria."

Gevormd worden in
overeenstemming met het hart van
Christus

Sommige mensen neigen ertoe de
vorming te beschouwen als
opgedane kennis. Op die manier
wordt iemand die in de loop van zijn
leven goede leerstellige, ascetische
en professionele informatie heeft
ontvangen beschouwd als iemand
die over een goede vorming beschikt.
Maar er is meer nodig dan dat. Om
de persoon te worden in zijn hele
totaliteit, is het nodig dat de vorming
wordt gezien als een manier van zijn.



Goede professionals beschikken over
de informatie en technieken die voor
hun beroep vereist zijn, maar zij
hebben zich ook iets anders eigen
gemaakt. Zij hebben gewoonten
ontwikkeld — manieren van zijn - die
hen in staat stellen om die kennis en
die technieken succesvol toe te
passen: gewoonten zoals aandacht
hebben voor anderen, concentratie
bij het werk, stiptheid, omgang met
succes en mislukking, volharding,
enz.

Op dezelfde manier betekent een
goed christen zijn niet simpelweg de
kennis - op een niveau dat past bij
iemands plaats in de Kerk en de
maatschappij — van de leer van de
Kerk over de sacramenten en over
het gebed of over algemene en
professionele morele normen. Het
doel ligt veel hoger: onszelf
verdiepen in het mysterie van
Christus om het zodoende in zijn hele
breedte en diepte te begrijpen (vgl. Ef



3,18), waarmee we zijn leven in het
onze toelaten en in staat zijn om met
sint Paulus te zeggen: “Ikzelf leef niet
meer, Christus leeft in mij” (Gal 2,20).
Dat betekent “alter Christus, ipse
Christus” zijn", terwijl we ons door
de genade geleidelijk laten
veranderen en ons zodoende in Hem
laten omvormen.

De genade laten handelen is niet
alleen maar iets passiefs; het
betekent evenmin alleen maar dat er
geen hindernissen op ons pad
worden gezet, aangezien de Heilige
Geest ons niet in Christus omvormt
zonder onze vrije en vrijwillige
medewerking. Maar dat is niet
genoeg. Onszelf aan de Heer geven,
Hem ons leven geven, is niet
simpelweg Hem onze beslissingen,
onze handelingen geven; het is ook
Hem ons hart, onze gevoelens, onze
spontaniteit geven. Om dat te doen
hebben we een goede intellectuele en
leerstellige vorming nodig die onze



geest vormt en onze beslissingen
beinvloedt, maar deze leer moet ook
diep indalen en ons hart bereiken.
En dit vraagt strijd ... en het vraagt
tijd. Met andere woorden, het vraagt
het verwerven van deugden, en
hierin precies bestaat de vorming.

We komen niet zelden mensen tegen
die bang zijn dat het benadrukken
van deugden leidt tot voluntarisme,
tot het geven van voorrang aan de
wilskracht van een persoon. Niets
kan verder van de waarheid
verwijderd zijn. Aan de wortel van
die verwarring ligt misschien een
foutief beeld van wat deugden zijn.
Deze worden dan eenvoudigweg
gezien als een toevoeging aan onze
wilskracht, waardoor de persoon die
ze bezit de morele wet kan volgen
zelfs wanneer deze tegen zijn eigen
neiging ingaat. Deze opvatting is
nogal wijdverbreid en komt in feite
voort uit het begrip ‘voluntarisme’.
De deugd wordt zo opgevat als het



vermogen om tegen de eigen
neigingen in te gaan wanneer de
morele wet dat vereist. Daarin
schuilt natuurlijk enige waarheid.
Maar het is een onvolledige visie,
waarin de deugden worden
veranderd in kille kwaliteiten die
ertoe leiden dat in de praktijk de
eigen neigingen, interesses en
gevoelens worden verworpen, wat
ongewild de onverschilligheid tot een
ideaal zou maken. Alsof het innerlijk
leven en de overgave aan God erin
bestaan dat we ons niet meer
aangetrokken mogen voelen tot
andere dingen.

Als de vorming op die manier wordt
opgevat, zou het onmogelijk worden
om de persoon te worden in zijn hele
totaliteit. De intelligentie, de wil en
de gevoelens zouden zich dan niet
harmonieus ontwikkelen en elkaar
onderling helpen. Dan zou een van
deze vermogens de overhand krijgen
en de andere verstikken. De



harmonieuze ontwikkeling van het
innerlijk leven daarentegen vereist
integratie en leidt zeker niet tot
vermindering of verlies van onze
interesses en gevoelens. Het doel
ervan is niet dat we niet meer
worden geraakt door wat er gebeurt,
dat we niet zouden geven om wat
belangrijk is, dat we niet gekwetst
zouden worden door wat pijnlijk is,
of dat we ons geen zorgen zouden
maken over wat zorgelijk is, noch dat
we niet zouden worden
aangetrokken door wat aantrekkelijk
is. Juist het tegenovergestelde. Het
innerlijk leven doet ons hart
opengaan en vult het met een grote
liefde, die ons in staat stelt om onze
gevoelens in een bredere context te
zien en die de middelen verstrekt om
gevoelens die problemen
veroorzaken aan te pakken. Deze
liefde helpt juist dat we de positieve
en transcendente betekenis kunnen
begrijpen van de gevoelens die
aangenaam zijn.



Het evangelie laat ons de oprechte
bezorgdheid van onze Heer zien voor
de rust van zijn leerlingen. En Hij zei
tot ze, “Komt nu mee naar een
eenzame plaats om alleen te zijn en
wat uit te rusten” (Mc 6,31). Wij zien
ook hoe zijn hart reageert op het
lijden van zijn vrienden, zoals
Martha en Maria (vgl. Joh 11,1-44).
We kunnen niet aannemen dat Jezus
op die momenten alleen maar
‘toneelspeelde’, alsof alles wat er om
Hem heen gebeurde Hem diep
vanbinnen, vanwege de vereniging
met zijn Vader, onverschillig was. De
heilige Jozefmaria sprak vaak over
het hartstochtelijk liefhebben van de
wereld.” Hij moedigde ons aan om
ons hart in God te plaatsen en door
Hem in de anderen, in ons werk, in
onze pogingen in het apostolaat. “De
Heer wil niet dat wij dor en stug zijn
als dode stof.”"! De beschikbaarheid,
bijvoorbeeld, is niet de houding van
iemand die het niets uitmaakt om
iets te doen, omdat het hem is gelukt



zijn belangstelling voor alles kwijt te
raken, of misschien om lijden te
vermijden als hem iets wordt
gevraagd wat hij niet leuk vindt.
Eerder is het de nobele houding van
iemand die op een bepaald moment
in staat is om af te zien van iets wat
goed en aantrekkelijk is, om zich te
concentreren op iets anders waarin
God op hem of haar wacht, omdat
het ons diepste verlangen is om te
leven voor God. Zo iemand heeft een
groot hart, gevuld met interesses en
goede ambities, die opzijgezet
kunnen worden wanneer dat nodig
is, niet omdat we ze verwerpen, of
proberen te vermijden dat we erdoor
worden beinvloed, maar omdat ons
verlangen om God te beminnen en te
dienen nog veel groter is. En het is
niet alleen groter, het is — daar is het
in veranderd — wat al onze andere
interesses omvat en betekenis geeft.

Vreugde vinden in het beoefenen
van de deugden



De vorming van deugden vereist
strijd, om de eigen neiging te
overwinnen wanneer deze het
moeilijk maakt om goed te handelen.
Dit is het stukje waarheid dat zit in
de beperkte — voluntaristische -
opvatting van de deugd, waarnaar
we eerder verwezen. Maar de deugd
bestaat er niet in tegen onze
neigingen in te gaan, maar dat we
deze neigingen goed kunnen
inzetten. Het doel is niet dat we in
staat moeten zijn om gewoonlijk
onze gevoelens opzij te zetten om
onszelf door een externe regel te
laten leiden, maar eerder om onze
gevoelens op zo’n manier te vormen
dat we blij kunnen zijn over het
goede dat wij doen. De deugd is juist
die vreugde om het goede, zodat we
er ‘zin in hebben’ om juist te
handelen: “[Gelukkig de mens] die
vreugde beleeft aan de wet van de
Heer, zijn wet overpeinst dag en
nacht” (Ps 1,2). Zo gezien is de deugd
dus de vorming van ons gevoelsleven



en niet de gewoonte om zich
systematisch daartegen te verzetten.

Zolang de deugden nog niet
ontwikkeld zijn, kan ons
gevoelsleven een goede handeling
tegenwerken, en dit moeten we
overwinnen. Maar het doel is niet
eenvoudigweg het overwinnen van
weerstand, maar veeleer dus het
ontwikkelen van onze ‘zin’ om goed
te handelen. Wanneer men de deugd
bezit, kan het doen van het goede
nog steeds moeilijk zijn, maar het
wordt met vreugde uitgevoerd. Laten
we een voorbeeld geven. ‘s Morgens
op tijd opstaan — ‘de heldhaftige
minuut’™ - zal ons waarschijnlijk
altijd moeite kosten; misschien komt
de dag wel nooit dat wij bij het horen
van de wekker ons niet geneigd
voelen even langer in bed te blijven.
Maar als we ons gewoonlijk
inspannen om onze luiheid uit liefde
voor God te overwinnen, komt er een
moment dat dat ons vreugde geeft,



terwijl het toegeven aan onze
gemakzucht ons dan tegenstaat en
een slechte smaak in onze mond
achterlaat. Evenzo, als we de deugd
van de eerlijkheid bezitten, voelt het
stelen van een product uit de
supermarkt niet alleen verboden; het
voelt ook lelijk en onaangenaam: het
gaat tegen onze neiging en ons hart
in. Deze vorming van onze gevoelens
waardoor we vreugde ervaren bij het
goede en ongenoegen bij het kwade,
is niet een bijkomstig gevolg van de
deugd, maar juist een wezenlijk
kenmerk. Vandaar dat de deugd ons
in staat stelt van het goede te
genieten.

Dit is niet een louter theoretisch
denkbeeld. Het is voor ons juist van
groot praktisch belang dat we,
wanneer we tegen onze neiging
ingaan, beseffen dat we ons niet aan
het aanwennen zijn om het onszelf
moeilijk te maken, maar dat we
positief leren van het goede te



genieten, zelfs als het op dat moment
betekent dat we tegen de stroom op
moeten roeien. Op deze manier
maakt de vorming van de deugden
dat onze vermogens en gevoelens
leren zich te concentreren op wat
werkelijk onze diepste verlangens
vervult, terwijl we daarnaast — altijd
ondergeschikt aan het doel — belang
hechten aan de middelen om dat
doel te bereiken.

De slotanalyse luidt: deugden
vormen is leren hoe je gelukkig
wordt, hoe je kunt genieten van wat
werkelijk geweldig is; dat is, kort
gezegd, je voorbereiden op de hemel.
Als ‘vorming’ betekent groeien in
deugden, en de deugden zijn een
zekere orde in onze gevoelens, kan
men concluderen dat alle vorming
vorming van ons gevoelsleven is.
Wanneer iemand dit leest, zou hij
kunnen tegenwerpen dat bij de
inspanning om deugden te
verwerven het doel op de eerste



plaats is bepaalde handelingen te
verrichten, en niet zozeer de juiste
ordening van het gevoelsleven. Hij
zou daaraan misschien zelfs kunnen
toevoegen dat wij de deugden juist
aanduiden als gewoonten die gericht
zijn op ons handelen. Dat is waar.
Maar als de deugden ons helpen om
goed te doen, is dat omdat ze ons
helpen ons er goed bij te voelen. Het
menselijk wezen handelt altijd om
iets goeds te bereiken. Het morele
probleem is uiteindelijk waarom
datgene wat niet goed is, voor ons in
een bepaalde situatie goed schijnt te
zijn. Dat dit gebeurt is te wijten aan
de wanorde in onze neigingen,
waardoor wij de waarde overdrijven
van het goede waarop een van deze
neigingen zich richt, zodat we dit
begeerlijker vinden dan een ander
goed waarmee het in strijd is. Maar
het ‘moeilijker te bereiken goed’
heeft objectief gezien een grotere
waarde, omdat het overeenkomt met
het algehele goed van de persoon.



Misschien is dit beter te begrijpen
met een voorbeeld. In een bepaalde
situatie kunnen we onszelf
verscheurd voelen tussen het
vertellen van de waarheid of niet. De
natuurlijke neiging die wij hebben
voor de waarheid laat het ons zien
als een goed. Maar wij hebben ook de
natuurlijke neiging om de
waardering van anderen te zoeken.
Als we denken dat de waarheid ons
in een slecht daglicht zal stellen,
zullen we liegen ‘beter’ — een groter
goed - vinden. De twee neigingen
zijn met elkaar in conflict. Welke zal
de voorkeur krijgen? Het zal ervan
afhangen welke van de twee goede
zaken — de waarheid vertellen of de
waardering van anderen Kkrijgen —
belangrijker voor ons is en in deze
beoordeling speelt ons gevoelsleven
een beslissende rol. Als dit goed
geordend is, zal het ons verstand
helpen om te zien dat de waarheid
kostbaar is en dat de waardering van
anderen niet wenselijk is als wij



daarvoor de waarheid geweld aan
moeten doen. (Deze liefde voor de
waarheid boven andere goede daden
die ook aantrekkingskracht voor ons
hebben, is precies wat we
oprechtheid noemen.) Maar wanneer
het verlangen om goed te lijken
sterker is dan de aantrekkingskracht
van de waarheid, houdt ons verstand
ons gemakkelijk voor de gek. Zelfs als
ons verstand weet dat liegen niet
goed is, oordeelt het ndg dat het in
dit geval juist — ‘beter’ — is om te
liegen. Hoewel we dus heel goed
weten dat het verkeerd is om te
liegen, denken we dat het in deze
specifieke situatie goed voor ons is.

Een goed geordend gevoelsleven
helpt ons om goed te handelen omdat
het ons op voorhand helpt om iets als
goed te zien. Daarom is het zo
belangrijk om onze gevoelens correct
te vormen. Hoe krijgen we dit
gedaan? Voordat we een poging
wagen om deze vraag te



beantwoorden, is het interessant om
te wijzen op een paar dingen die
noodzakelijk zijn om dit onderwerp
succesvol aan te pakken.

De gevoelens en de wil

We hebben net gesteld dat een goed
geordend gevoelsleven ons helpt om
goed te handelen. Het omgekeerde is
ook waar: goed handelen helpt ons
om orde te brengen in ons
gevoelsleven.

We weten uit ervaring — en het is
goed om dat niet te vergeten als we
willen vermijden dat we gefrustreerd
en ontmoedigd worden — dat we onze
gevoelens niet direct kunnen
controleren: als we ontmoediging
voelen, kunnen we het probleem niet
simpelweg oplossen door te besluiten
ons gelukkig te voelen. Hetzelfde
geldt als we ons op een gegeven
moment dapperder of minder
verlegen willen voelen, of als we ons
niet bang of beschaamd willen



voelen, of om de aantrekkingskracht
niet te voelen van iets dat wij als
ongeordend beoordelen. Soms
kunnen wij wensen ons op ons
gemak te voelen bij een persoon
tegenover wie wij — om redenen
waarvan wij erkennen dat ze
onbeduidend zijn — een zekere
onvrijwillige afwijzing voelen. Toch
zijn we niet in staat om die afwijzing
te overwinnen en wij beseffen dat
het besluit om gewoon met die
persoon om te gaan, het probleem
niet oplost. Kortom, een beslissing
van onze wil om invloed uit te
oefenen op onze gevoelens is niet
genoeg. Echter, het feit dat onze wil
niet direct onze gevoelens kan
beheersen, betekent niet dat ze er
helemaal geen invloed op heeft.

In de ethiek wordt de controle die de
wil over de gevoelens kan uitoefenen
‘politiek’ genoemd, omdat het lijkt op
de invloed die een bestuurder heeft
op de beslissingen van zijn



onderdanen; hij kan ze niet direct
controleren, aangezien ze vrij zijn.
Maar hij kan wel bepaalde
maatregelen nemen - bijvoorbeeld
de belastingen verlagen —in de hoop
dat deze via de vrije wil van de
burgers bepaalde effecten —
bijvoorbeeld een toename van
consumptie of investeringen — zullen
hebben. Ook wij kunnen bepaalde
handelingen verrichten waarvan we
hopen dat ze concrete gevoelens
teweeg zullen brengen. Men kan er
bijvoorbeeld aan denken dat een
apostolaatswerk veel goed zal doen,
in de hoop ons moediger te voelen
om een gift te vragen voor dit
apostolische initiatief. Of we kunnen
stilstaan bij ons goddelijk kindschap,
in de hoop dat een tegenslag in ons
beroep dan minder impact op ons
gevoel heeft. We weten ook dat veel
alcohol drinken ons een gevoel van
euforie kan geven; en dat wij door
bewust eraan te blijven denken hoe
slecht wij door iemand behandeld



zijn, dit in ons binnenste gevoelens
van woede kan opwekken. Dit zijn
een paar voorbeelden van de invloed
— altijd indirect — die de wil op korte
termijn kan uitoefenen op onze
gevoelens.

Veel belangrijker echter is de invloed
die de wil op lange termijn uitoefent
over onze neigingen, aangezien deze
invloed precies datgene is wat ze
vormgeeft, wat ze vormt. Het is een
invloed die optreedt zelfs zonder dat
het subject het bedoelt. Dit gebeurt
omdat vrijwillige handelingen niet
alleen iets teweeg kunnen brengen in
de wereld buiten ons, maar vooral
een innerlijk effect veroorzaken: zij
dragen bij tot het scheppen van een
affectieve verbondenheid met het
goede waarheen de wil zich beweegt.
Uitleggen hoe dit gebeurt, valt buiten
het bestek van deze bladzijden, maar
we willen hier in ieder geval twee
punten onder de aandacht brengen.



Het goede willen

Het eerste is dat het goede waarop de
wil zich innerlijk richt — en waarmee
connaturaliteit (verbondenheid)
wordt geschapen — heel anders kan
zijn dan het goede dat uiterlijk te
zien is. Twee mensen die dezelfde
opdracht uitvoeren, kunnen twee
heel verschillende dingen doen. De
een probeert misschien alleen maar
om geen slechte indruk te maken bij
de opdrachtgever, terwijl de ander
de bedoeling heeft om dienstbaar te
zijn. Deze tweede persoon is bezig
een deugd te verwerven en de eerste
niet, want die wil alleen maar
vermijden dat zijn opdrachtgever
een slechte indruk van hem krijgt. In
het geval van de eerste persoon is het
waar dat het uitvoeren van de
ontvangen opdracht beter is dan het
weigeren hiervan. Maar zo lang dit
niet wordt gevolgd door een serie
verdere stappen, zal deze persoon
niet groeien in deugd, hoe vaak deze



handeling ook wordt herhaald.
Vandaar dat het erg belangrijk is om
onze bedoelingen voortdurend te
corrigeren, te zuiveren, om beetje bij
beetje de motieven te omarmen
waarvoor het echt de moeite waard
is lets te doen, en zo onze gevoelens
daarnaar te vormen.

We hebben allemaal de ervaring, de
onze of die van anderen, dat het
naleven van regels uiteindelijk een
last wordt, als we zelf niet achter die
regels staan. Het voorbeeld van de
oudste zoon in de parabel
waarschuwt ons voor dit gevaar (vgl.
Luc 15,29-30). Tegelijkertijd brengt
het oprecht zoeken naar het goede
dat deze regels willen bevorderen,
vrijheid en vreugde met zich mee.
Uiteindelijk zouden we kunnen
zeggen dat niet zozeer het doen ons
vormt als wel het willen: niet alleen
wat ik doe is belangrijk, maar ook
wat ik wil wanneer ik het doe."” De
vrijheid is daarom de beslissende



factor. Het is niet voldoende om iets
te doen; we moeten het willen doen.
We moeten het doen “omdat we dat
graag willen; bovennatuurlijker kan
het niet”."” Omdat we alleen zo in
deugd groeien, dat wil zeggen, leren
te genieten met wat werkelijk goed
is. Het alleen maar doen om het
gedaan te hebben™" is niet
bevorderlijk voor de vrijheid, de
liefde of de vreugde. Wanneer we
echter begrijpen waarom een
bepaalde handeling groots en
waardevol is en ons laten leiden door
de juiste motieven ervoor, dan
ervaren we onze vrijheid en
versterken we onze liefde en
vreugde.

Vorming op lange termijn

Het tweede punt van overweging is
dat het gewoonlijk een langzaam
proces is om een emotionele
connaturaliteit met het goede —
waardoor onze gevoelens onze wil



ondersteunen — te verwerven. Als
deugdzaamheid alleen zou
betekenen dat we de weerstand van
ons gevoel om goed te handelen
kunnen overwinnen, was het in veel
kortere tijd te bereiken. Maar we
weten al dat een deugd niet stevig
gevormd is zolang een goede daad
geen positief gevoel geeft."” Vandaar
dat we geduldig moeten zijn in onze
strijd, want het kan misschien wel
jaren duren om dit te bereiken. De
weerstand tegen de goede daad die
wij gedurende die tijd zullen blijven
voelen, moet niet worden opgevat als
mislukking, of als een teken dat onze
strijd onoprecht of halfslachtig is.
Het is een vooruitgang waarin iedere
stap gewoonlijjk klein en bijna
onmerkbaar is. Pas na verloop van
tijd, als we terugkijken, zullen we
beseffen dat we verder zijn gekomen
dan we hadden gedacht. Als wij
bijvoorbeeld boze reacties willen
overwinnen, zullen we beginnen met
ons in te spannen de externe



uitingen ervan te onderdrukken.
Misschien lijkt het in het begin dat
we er helemaal niet in slagen. Maar
als we volhouden, zullen de keren
dat we onszelf onder controle
hebben steeds vaker voorkomen en
na verloop van tijd zullen we ons
gewoonlijk kunnen beheersen. Toch
is dit nog niet genoeg, aangezien het
niet ons doel is om de externe
uitingen te onderdrukken, maar om
onze innerlijke reacties te vormen,
dus om ons zachtmoediger en
vreedzamer te voelen. En tenslotte
wordt deze kalmere reactie
opgenomen in onze manier van zijn.
De strijd is dus langer, maar wie kan
ontkennen dat hij aantrekkeljjk,
bevrijdend en opwindend is? Het
doel van deze strijd is het bereiken
van innerlijke vrede bij het zoeken
naar en doen van Gods wil, en niet
alleen maar het ‘met geweld
onderdrukken van onze gevoelens.



Bij de uitleg van het beginsel dat tijd
boven ruimte gaat ¥, wijst paus
Franciscus erop dat “voorrang geven
aan de tijd betekent zich meer
bezighouden met het beginnen van
processen dan met het bezitten van
ruimte.”" In het innerlijk leven is
het de moeite waard om realistisch
en grootmoedig processen op te
starten. En we moeten bereid zijn te
wachten op de vruchten. “Dit
principe maakt het mogelijk op lange
termijn te werken zonder de obsessie
van onmiddellijke resultaten. Het
helpt moeilijke en ongunstige
situaties of veranderingen in de
plannen die de dynamiek van de
werkelijkheid oplegt, te verdragen.
Het is een uitnodiging om de
spanning tussen volheid en
beperking te aanvaarden door aan
de tijd prioriteit te geven.”"" Het is
belangrijk dat het besef van onze
beperkingen niet ons verlangen
lamlegt om de volheid die God ons
biedt te bereiken; en ook dat dit



nobele verlangen niet naief ontkent
dat wij beperkt zijn.

Door de lat in onze vorming hoog te
leggen, door het streven om niet
alleen goede daden te verrichten,
maar om goed te zijn, zullen wij een
deugdzame handeling kunnen
onderscheiden van wat we een
handeling kunnen noemen die lijkt
op een deugd. Deze laatste is een
handeling die overeenkomt met een
deugd en stap voor stap bijdraagt
aan het verkrijgen ervan, maar die,
aangezien ze nog niet voortkomt uit
een volgroeide gewoonte, vaak nog
afstand moet nemen van gevoelens
die in de tegenovergestelde richting
werken. Daarentegen is een
deugdzame handeling er een die
geniet van het tot stand brengen van
het goede, zelfs als dit inspanning
vraagt. Dit is het doel.

Een algehele vorming die onze
emotionele reacties vormgeeft is een



langzaam proces. Degenen die dit
nastreven mogen niet vervallen in de
naieve poging om hun gevoelens aan
hun wil te onderwerpen, door de
gevoelens die hen niet bevallen te
onderdrukken of door te proberen
gevoelens op te wekken die ze graag
willen hebben. We beginnen te
begrijpen dat onze strijd eerder
gericht moet zijn op onze vrije
beslissingen waardoor wij in het
streven om Gods wil te vervullen op
deze gevoelens reageren, waarbij wij
het gedrag dat zij in ons oproepen
accepteren of verwerpen. Want het
zijn deze beslissingen die — indirect
en op de lange termijn — tenslotte ons
binnenste waar deze gevoelens uit
voortkomen vormen.

Een innerlijke wereld

Naarmate we groeien in de deugden,
voeren we niet alleen met groter
gemak en vreugde een goede daad
uit, maar kunnen we ook beter



vaststellen wat goed is om op een
concreet moment te doen. “Want
opdat gij in staat zijt ‘uit te maken
wat God van u wil en wat goed is,
wat Hem bevalt, wat zeer goed en
volmaakt is (Rom. 12, 2), is weliswaar
de kennis van de wet Gods in het
algemeen nodig, maar zij volstaat
niet; een soort van

‘connaturaliteit’' [natuurlijke band]
tussen de mens en het waarlijk goede
is absoluut noodzakelijk. Zo'n
connaturaliteit schiet wortel en
ontplooit zich in de deugdzame
houdingen van de mens zelf.” Dit
is voor een groot deel te danken aan
het feit dat onze emotionele reactie
de eerste stem is die we horen
wanneer we de correctheid van een
bepaalde manier van handelen
beoordelen. Zelfs voordat ons
verstand overweegt of het goed is of
niet dat we iets plezierigs gaan doen,
hebben we de aantrekkingskracht al
gevoeld. De deugd, voor zover zij het
goede affectief aantrekkelijk maakt,



zorgt ervoor dat de stem van ons
gevoel reeds een zeker morele
evaluatie (nl. met betrekking tot het
algemeen welzijn van de persoon)
over deze daad inhoudt. Het betekent
dat, om terug te komen op het
voorbeeld dat we eerder zagen,
hoewel we worden aangetrokken
door de mogelijkheid een goede
indruk te maken, liegen ons wordt
voorgehouden als een onaangename
handeling.

Op een impliciete maar duidelijke
manier vinden we dit uitgedrukt in
een heel kort punt van De Weg:
“Waarom rondkijken, als je ‘je
wereld’ in je draagt?”."” De heilige
Jozefmaria stelt kijken naar de
buitenwereld tegenover onze
innerlijke wereld. En het is die
relatie die de waarde bepaalt van de
blik van buiten, die wordt gezien als
al dan niet passend volgens iemands
binnenwereld. Een deugdzaam
persoon hoeft deze externe blik niet



te onderdrukken als niet passend,
want de innerlijke wereld - ‘mijn
wereld’ — verwerpt haar. Als wij een
rijke innerlijke wereld hebben,
vermijden wij niet alleen
daadwerkelijk wat ons kwaad doet,
maar vormt het ook geen groot
gevaar omdat we het afstotend
vinden: het wordt niet alleen als
slecht ervaren, maar ook — en al bijj
voorbaat — als lelijk, onaantrekkelijk,
uit de toon, misplaatst... Natuurlijk
kan het op een bepaalde manier
aantrekkelijjk zijn, maar het is
gemakkelijk om die
aantrekkelijkheid te verwerpen,
omdat het de schoonheid en de
harmonie van onze interne wereld
vernietigt. Als we daarentegen niet
‘onze wereld in ons dragen’, zal het
vermijden van deze externe blik een
grote inspanning vergen.

Realisme



Dit alles laat zien hoe het groeien in
deugden ons steeds realistischer
maakt in onze benadering van het
leven. Sommige mensen denken —
normaliter onuitgesproken — dat
leven volgens de deugden inhoudt
dat men zijn ogen sluit voor de
realiteit. En dit om een heel nobele
reden, want door op deugdzaam te
handelen keren we een deel van deze
wereld onze rug toe, hopend op een
beloning in de volgende. In
werkelijkheid is het leven als
Christus, het navolgen van zijn
deugden, datgene wat ons echt
openstelt voor de realiteit om ons
heen en voorkomt dat onze
gevoelens ons bedriegen bij het
beoordelen ervan en bij het beslissen
hoe wij erop moeten reageren.

Armoede bijvoorbeeld betekent niet
dat we met het oog op het eeuwig
leven afzien van de waarde van
materiéle zaken. Eerder is het zo dat
alleen iemand die daarvan onthecht



leeft, werkelijk materiéle goederen
op hun juiste waarde weet te
schatten: hij vindt ze niet slecht,
noch kent hij er een belang aan toe
dat ze niet hebben. Wie zich
daarentegen niet inspant om op deze
manier te leven, zal er uiteindelijk
een grotere waarde aan toekennen
dan ze in werkelijkheid hebben, en
dit zal zijn beslissingen beinvloeden:
hij zal weinig realistisch zijn, ook al
beschouwen anderen hem als een
echte man van de wereld, iemand die
weet hoe hij zich in bepaalde milieus
moet gedragen. Een sober mens weet
van een goede maaltijd te genieten;
terwijl iemand die deze deugd niet
bezit dit genoegen een belang zal
toekennen dat het objectief niet
bezit. Iets dergelijks zou van iedere
andere deugd gezegd kunnen
worden. Zoals Jezus tot Nicodemus
zel: “Wie de waarheid doet, gaat naar
het licht” (Joh 3,21).

Een ‘deugdzame’ cirkel



Kortom, ons gevoelsleven oriénteren
in de juiste richting, verheldert onze
blik; het is als het reinigen van de
vlekken op onze bril die de erfzonde
en de persoonlijke zonden erop
hebben achtergelaten en die het ons
moeilijk maken de wereld te zien
zoals ze werkelijk is. “Laten we het
rustig zeggen: de ‘onverlostheid’ van
de wereld bestaat in de
onleesbaarheid van de schepping, in
de onherkenbaarheid van de
waarheid; een situatie die
noodzakelijkerwijs leidt tot de
heerschappij van het pragmatisme
en zo de macht van de sterken de god
van deze wereld laat worden”.™™
Een goed geordend gevoelsleven
helpt ons verstand om de schepping
te lezen, de waarheid te herkennen,
vast te stellen wat werkelijk goed
voor ons is. Dit juiste oordeel van ons
verstand maakt een vrije beslissing
gemakkelijk. De goede handeling die
uit deze keuze voortkomt, geeft ons



connaturaliteit met het goede dat wij
nastreven en brengt daardoor orde
aan in ons gevoelsleven. Hierdoor
komen we in een echte ‘deugdzame
cirkel’ terecht die ons ertoe brengt
ons steeds vrijer te voelen, heer en
meester te zijn over onze eigen
handelingen. Dan zullen wij ons in
staat voelen ons werkelijk aan God te
geven. Want alleen iemand die
zichzelf bezit, kan zichzelf geven.

De vorming is alleen integraal, als ze
al deze niveaus bereikt. Met andere
woorden, er is alleen sprake van
ware vorming wanneer de
verschillende vermogens die bij de
menselijke handelingen een rol
spelen - verstand, wil, gevoelens —
zijn geintegreerd: ze strijden niet met
elkaar, maar werken samen. Als we
er niet in slagen om onze gevoelens
op een juiste manier te vormen, dat
wil zeggen wanneer de deugden
worden begrepen als slechts een
toegevoegde kracht voor onze wil



waardoor we onze gevoelens kunnen
negeren, ervaren we de morele
normen en de strijd om ernaar te
leven als onderdrukkend en kunnen
we geen authentieke eenheid van
leven leiden. Want we zouden
binnen in ons altijd machtige
krachten voelen die proberen ons
weg te trekken uit de positieve
richting en onevenwichtigheid
teweeghrengen. We kennen deze
instabiliteit goed, want ze is ons
uitgangspunt. Maar we kunnen haar
stap voor stap overwinnen,
naarmate we deze krachten in
harmonie met elkaar brengen. Dan
zal het moment komen dat ‘omdat ik
het wil’, wat de ‘meest
bovennatuurlijke reden’ is, begint te
betekenen: omdat ik het fijn vind,
omdat het me aantrekt, omdat het
overeenkomt met mijn manier van
zijn, omdat het in overeenstemming is
met de innerlijke wereld die ik heb
gevormd. Kortom, omdat ik heb



geleerd mij de gevoelens van
Christus Jezus eigen te maken.

Zo maken we voortgang naar het
aantrekkelijke en verheven doel
waar sint Paulus ons op wijst: “Die
gezindheid moet onder u heersen
welke ook Christus Jezus

bezielde” (Fil 2,5). En wij beseffen dat
wij ons zo bekleden met de Heer
Jezus Christus (vgl. Rom 13,14). “Het
leven van Christus is het leven van
ons. (...) De christen moet daarom
leven naar het leven van Christus en
zich de gevoelens van Christus eigen
maken, zodat hij met de heilige
Paulus kan uitroepen: non vivo ego,
vivit vero in me Christus (Gal 2,10), ik
leef niet meer, Christus leeft in
mij.”™ Trouw is precies dat: leven,
willen en voelen als Christus — niet
omdat wij ‘onszelf vermommen’ als
Christus, maar omdat dit onze eigen
manier van zijn en leven is
geworden. Als we dan Gods wil
volgen, trouw zijn, zijn we werkelijk



vrij, omdat we doen wat we willen,
waar we van houden, wat we graag
doen. Intens vrij en intens trouw.
Intens gelovig en intens gelukkig.

™ Fernando Océriz, pastorale brief,
14-2-2017, nr. 8.

?12e Vaticaans Concilie, past. const.
Gaudium et Spes, 7-12-1965, nr. 22.

B Fernando Océriz, pastorale brief,
14-2-2017, nr. 8.

! In het Spaans: ‘fidelidad’ en
‘felicidad’. Vgl. H. Jozefmaria, De
Voor, nr. 84: “Je geluk op aarde is één
met je trouw aan het geloof, aan de
zuiverheid en aan de weg die God
voor je heeft bepaald.” Vgl. ook bv. H.
Jozefmaria, Instructie mei
1934/14-9-1950, nr. 60; Instructie
8-12-1941, nr. 61; H. Jozefmaria,
Vrienden van God, nr. 189.



®'H. Jozefmaria, Christus komt langs,
nr. 96.

® Het volstaat om bij wijze van
voorbeeld de titel te noemen van de
homilie ‘De wereld hartstochtelijk
liethebben’ in Gesprekken, nrs.
113-123.

"I'H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 183.

® H. Jozefmaria, De Weg, nr. 206.

® In werkelijkheid is, vanuit een
moreel standpunt gezien, wat ik doe
precies datgene wat ik wil doen.
Maar voor ons doel hier is het niet
nodig om nader uit te leggen waarom
dat zo is.

"9 Y. Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 17.

Mygl, zalige Alvaro, Brief,
September 1995, in Familiebrievendl.
I, nr. 8.



"2l Het zou uit het voorgaande
duidelijk moeten zijn dat dit niet
betekent dat voor het goede geen
inspanning nodig is, of, wat op
hetzelfde neerkomt, dat het kwade
niet langer aantrekkelijk is.

131 vgl, apost. exh. Evangelii gaudium,
nrs. 222-225.

M4 1hid., nr. 223, cursief in het
origineel.

131 ygl, apost. exh. Evangelii Gaudium,
nr. 223.

"' H. Johannes Paulus II, enc.
Veritatis Splendor, nr. 64. De tekst
waarnaar verwezen wordt is van de
H. Thomas van Aquino, Summa
Theologiae, 1I-11, q. 45, a. 2.

U1 H, Jozefmaria, De Weg, nr. 184.

"8 Joseph Ratzinger, Jezus van
Nazareth, dl. II, hfdst. 7, blz. 175.



[19] H. Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 103.

Julio Dieguez

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/voor-mij-is-leven-christus-iii-
de-vorming-van-de-hele-persoon-in-
zijn-totaliteit/ (8-1-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/voor-mij-is-leven-christus-iii-de-vorming-van-de-hele-persoon-in-zijn-totaliteit/
https://opusdei.org/nl-be/article/voor-mij-is-leven-christus-iii-de-vorming-van-de-hele-persoon-in-zijn-totaliteit/
https://opusdei.org/nl-be/article/voor-mij-is-leven-christus-iii-de-vorming-van-de-hele-persoon-in-zijn-totaliteit/
https://opusdei.org/nl-be/article/voor-mij-is-leven-christus-iii-de-vorming-van-de-hele-persoon-in-zijn-totaliteit/

	Voor mij is leven Christus (III): De vorming van de hele persoon in zijn totaliteit

