
opusdei.org

Voor mij is leven
Christus (II): Wegen
van contemplatie

De weg van de contemplatie
gaan, betekent de Heilige Geest
zo laten werken dat Hij in ons
het gelaat van Christus
weerspiegelt in alle situaties
van ons leven.

25-4-2022

Een van de houdingen waar de
evangelies de aandacht op vestigen
bij Jezus’ vervulling van zijn missie is
hoe vaak Hij zijn toevlucht neemt tot



gebed. Het ritme van zijn zending
wordt bepaald door de keren dat Hij
zich tot de Vader wendt. Jezus bidt
voor zijn doop (vgl. Lc 3,21), de nacht
voorafgaand aan de verkiezing van
de twaalf (vgl. Lc 6,12), op de berg
voor de gedaanteverandering (vgl. Lc
9,28), in de Hof van Olijven als
voorbereiding op zijn lijden (vgl. Lc
22,41-44). Onze Heer bracht veel tijd
door in gebed: bij de schemering, of
de hele nacht, of heel vroeg in de
morgen, of midden op dagen van
intense prediking. Eigenlijk bad Hij
voortdurend, en herhaaldelijk
herinnerde Hij zijn leerlingen aan de
noodzaak om “te blijven bidden en
de moed niet op [te] geven” (Lc 18,1).

Waarom dit voorbeeld en deze
vasthoudendheid bij onze Heer?
Waarom is gebed zo nodig? In
werkelijkheid is gebed een antwoord
op de meest intieme verlangens van
een menselijk wezen: wij zijn in het
leven geroepen om een dialoog met



God aan te gaan en ons op Hem te
bezinnen. Maar het gebed is boven
alles een gave van God, een gave die
Hij ons aanbiedt: “de levende en
ware God roept elke persoon
onvermoeibaar op tot de
mysterievolle ontmoeting die bestaat
in het gebed. Deze liefdevolle
toenadering van de trouwe God komt
in het gebed altijd het eerst, de
toenadering van de mens is altijd een
antwoord daarop.”[1]

Om Christus na te volgen en in zijn
leven te delen, moeten we zielen van
gebed zijn. Door het mysterie van
God dat ons in Jezus Christus is
geopenbaard te overwegen, wordt
ons leven geleidelijk in het zijne
omgevormd. De woorden van sint
Paulus tot de christenen van
Korinthe worden werkelijkheid: “Ons
allen is het gegeven met onverhuld
gelaat de glorie van de Heer te
aanschouwen en herschapen te
worden tot steeds heerlijker



gelijkenis met Hem; zo werkt de Heer
die Geest is.” (2 Kor 3,18). Evenals de
heilige Paulus zijn alle christenen
geroepen om het gelaat van Christus
in hun eigen gelaatstrekken te
weerspiegelen: door apostelen te
zijn, boodschappers van Gods liefde,
die persoonlijk wordt ervaren in de
tijden van gebed. Daarom moeten wij
besluiten “ons beschouwend gebed
midden in de wereld [te verdiepen],
en (..) anderen te helpen de weg van
contemplatie in te slaan”.[2]

Het aanvaarden van Gods gave

Een apostel groeit op het ritme van
het gebed. Zoals de Paus ons in
herinnering brengt: “De beste
motivering om te besluiten het
Evangelie mee te delen is het met
liefde te overwegen, te blijven
stilstaan bij de bladzijden ervan en
het met het hart te lezen. Als wij het
op deze wijze benaderen, verbaast
ons de schoonheid ervan, fascineert



het ons telkens weer. Daarom is het
dringend noodzakelijk weer een
contemplatieve geest te krijgen die
het ons mogelijk maakt iedere dag
opnieuw te ontdekken dat ons een
goed in bewaring is gegeven dat
menselijker maakt, dat helpt een
nieuw leven te leiden. Er is niets
beters om door te geven aan de
anderen.”[3]

De evangelies laten ons kennismaken
met een breed scala aan mensen;
hun ontmoeting met Christus
verandert hun leven en maakt ze tot
dragers van de verlossende
boodschap van onze Heer. Een van
die mensen is de Samaritaanse
vrouw die, zoals de heilige Johannes
vertelt, alleen maar water komt
halen bij de bron waar Jezus zit te
rusten. Hij is het die de dialoog
begint: “Geef Mij te drinken” (Joh
4,8). Eerst is de Samaritaanse vrouw
niet erg genegen om het gesprek
voort te zetten: “Hoe kunt Gij als Jood



nu te drinken vragen aan mij, een
Samaritaanse?” (Joh 4,9). Maar onze
Heer laat haar zien dat in
werkelijkheid Hij het water is
waarnaar ze op zoek is: “Als ge enig
begrip had van de gave Gods … (Joh
4,10); maar wie van het water drinkt
dat Ik hem zal geven, krijgt in
eeuwigheid geen dorst meer;
integendeel, het water dat Ik hem zal
geven, zal in hem een waterbron
worden, opborrelend tot eeuwig
leven.” (Joh 4,14).

Nadat Hij het hart van de
Samaritaanse vrouw heeft geraakt,
openbaart Christus met helderheid
en eenvoud dat Hij haar verleden
kent (vgl. 4,17-18). Maar Hij doet dat
met zo’n grote liefde dat zij zich niet
ontmoedigd of afgewezen voelt.
Integendeel, Jezus laat haar
kennismaken met een nieuw
universum, een nieuwe wereld van
hoop, omdat het moment van
verzoening is aangebroken, het



moment waarop de deuren van
gebed worden geopend voor alle
mannen en vrouwen: “Geloof Mij,
vrouw,(…) er komt een uur dat gij
noch op die berg noch in Jeruzalem
de Vader zult aanbidden. (…) Er zal
een uur komen, ja het is er al, dat de
ware aanbidders de Vader zullen
aanbidden in geest en waarheid.”(Joh
4,21.23)

In haar dialoog met Jezus ontdekt de
Samaritaanse vrouw de waarheid
over God en over haar eigen leven.
Ze aanvaardt Gods gave en wordt
radicaal bekeerd. Daarom heeft de
Kerk in deze passage van het
evangelie een van de meest
betekenisvolle beelden van gebed
gezien: “Jezus heeft dorst, zijn vraag
komt uit de diepte van God die
verlangt naar ons. Of wij ons hier nu
van bewust zijn of niet: het gebed is
de ontmoeting tussen de dorst van
God en die van ons. God dorst ernaar
dat wij dorsten naar Hem.”[4] Het



gebed is een teken van het initiatief
van God die op zoek gaat naar ons en
wacht op ons antwoord om ons tot
zijn vrienden te maken. Soms kan
het lijken dat wij degenen zijn die het
initiatief nemen om tijd aan gebed te
wijden, maar in werkelijkheid is het
een antwoord op Gods oproep. Het
gebed is een ware wederzijdse
oproep: God zoekt mij en wacht op
mij, en ik heb God nodig en zoek
Hem.

Tijd voor God

Alle mensen dorsten naar God, zelfs
als ze dat vaak niet eens beseffen en
zelfs als ze weigeren naar de
bronnen van levend water te gaan,
namelijk de tijden die gewijd zijn aan
gebed. Het verhaal van de
Samaritaanse vrouw wordt in veel
zielen herhaald. Jezus vraagt om een
kleine dienst en probeert een dialoog
te starten in het hart van een
persoon, op een moment dat er



misschien heel ongeschikt voor lijkt
te zijn. Deze dagelijkse minuten
kunnen ons te veel lijken; er is geen
ruimte voor in zo’n krap tijdschema!
Maar als we onszelf toestaan om
door onze Heer in een meditatieve
dialoog te worden betrokken,
ontdekken we dat het gebed niet iets
is wat ik voor God kan doen, maar
boven alles een geschenk is dat God
mij aanbiedt en dat ik eenvoudigweg
verwelkom.

Tijd voor onze Heer vrijmaken is niet
maar een extra taak op een to-do-
lijstje, of nóg een last in een toch al
veeleisend dagprogramma. Het is
eerder de aanvaarding van een
oneindig waardevolle gift, een
kostbare parel of een verborgen
schat in ons normale dagelijkse leven
waar we liefdevol voor moeten
zorgen.

De keuze voor het moment van onze
gebedstijd hangt af van onze



bereidheid om door de Liefde
veroverd te willen worden; we doen
geen gebed als we tijd over hebben,
maar we maken tijd voor ons gebed.
Als onze tijd van gebed alleen de
gaten vult die kunnen voorkomen in
ons dagschema, zullen we het naar
alle waarschijnlijkheid niet
regelmatig verrichten. “De keuze van
het tijdstip en van de tijdsduur van het
inwendig gebed hangt af van een
vastbesloten wil, die de geheimen
van het hart blootlegt.”[5] Het laat
zien welke plaats de liefde voor God
inneemt in de hiërarchie van onze
dagelijkse interesses.

Gebed is altijd mogelijk. De tijd van
een christen behoort toe aan de
verrezen Christus, die iedere dag met
ons is (vgl. Mt 28,20). De meest
voorkomende verleiding om het
gebed opzij te schuiven, is een zeker
gebrek aan geloof, dat onze ware
voorkeuren laat zien: “Wanneer wij
beginnen te bidden, dringen zich



duizend werken of zorgen op die
dringend geacht worden, alsof zij
voorrang hebben; dit is opnieuw het
uur van de waarheid voor het hart
en zijn voorkeursliefde.”[6] Onze Heer
komt op de eerste plaats. Daarom
moeten we een besluit nemen over
de beste tijd voor ons gebed,
misschien advies vragen in de
geestelijke begeleiding, om dat plan
aan onze persoonlijke
omstandigheden te kunnen
aanpassen.

De heilige Jozefmaria hield zijn
tijden van gebed gedurende zijn
apostolische reizen vaak in de auto;
hij bad ook in de tram of lopend door
de straten van Madrid, als hij geen
andere mogelijkheid had. Degenen
die streven naar heiligheid midden
in het gewone leven bevinden zich
soms in vergelijkbare situaties; een
vader of moeder kunnen soms geen
andere keuze hebben dan te bidden
terwijl ze voor hun kleine kinderen



zorgen. Dit is God aangenaam. Maar
het besef dat onze Heer op ons wacht
en ons de genade wil aanbieden
waar wij in ons gebed om vragen,
kan ons aanmoedigen om de best
mogelijke tijd en plaats ervoor te
vinden.

De strijd van het gebed

Het gebed als een kunst beschouwen
houdt in dat we beseffen dat we
altijd kunnen groeien in het in
praktijk brengen ervan. Daardoor
kan Gods genade steeds sterker in
onze zielen werken. Vandaar dat het
gebed ook een strijd is.[7] Het is in de
eerste plaats een strijd tegen onszelf.
Wanneer we proberen om innerlijke
stilte te scheppen komen er
verstrooiingen in ons hoofd op. Zij
maken ons duidelijk waar ons hart
aan gehecht is en kunnen dienen als
een licht om God om hulp te vragen.
[8]



Wij hebben tegenwoordig talloze
technologische mogelijkheden die
communicatie op veel manieren
vergemakkelijken, maar die ook de
gelegenheden voor verstrooiing doen
toenemen. En daarom worden we
geconfronteerd met een nieuwe
uitdaging om te groeien in ons
contemplatieve leven: leren om de
innerlijke stilte te koesteren, terwijl
we omringd worden door zoveel
lawaai van buiten. Op veel plaatsen
wordt het als belangrijker
beschouwd om dingen snel en
effectief te doen dan om erover na te
denken of ze te bestuderen. We zijn
eraan gewend geraakt om meerdere
dingen tegelijk te doen, om onze
aandacht te verdelen over een aantal
werkzaamheden die tegelijk moeten
worden uitgevoerd, wat er
gemakkelijk toe kan leiden dat we
leven in een onrustige sfeer van
‘actie-reactie’. Maar daar staat
tegenover dat er tegenwoordig weer
opnieuw belang wordt gehecht aan



waarden als aandacht en
concentratie, die gezien worden als
een manier om ons vermogen om te
pauzeren en na te gaan wat echt
waardevol is te beschermen.

Innerlijke stilte is een noodzakelijke
voorwaarde voor het contemplatieve
leven. Deze bevrijdt ons van de
gehechtheid aan het onmiddellijke,
aan wat gemakkelijk lijkt, aan wat
ons afleidt maar niet vervult, zodat
we ons kunnen richten op ons ware
goed: op onze Heer Jezus Christus,
die ons in het gebed tegemoet komt.
De ingetogenheid zorgt ervoor dat
we ons afwenden van het ‘verspreid
raken over velerlei activiteiten’ om
een sterkere innerlijke wereld te
verwerven. Daar is het
gemakkelijker voor ons om God te
vinden en zijn aanwezigheid in ons
dagelijks leven te herkennen, in
kleine tekenen van zijn handelen
iedere dag, in licht dat wij
ontvangen, in de houding van andere



mensen… En zodoende zijn we beter
in staat om Hem onze aanbidding te
uiten, ons berouw, onze dank en
onze smeekbeden. Daarom is de
ingetogenheid zo essentieel voor een
contemplatieve ziel midden in de
wereld. “Het echte gebed, dat de hele
persoon in beslag neemt, wordt niet
zozeer bevorderd door de
eenzaamheid van de woestijn als
door inkeer in jezelf.”[9]

Op zoek naar nieuw licht

Het gebed is ook een zoektocht van
de mens naar God en sluit daarom
het verlangen in om geen genoegen
te nemen met een routineuze manier
om Hem te aanbidden. Alle
langdurige verhoudingen vragen om
een voortdurende poging om je liefde
te hernieuwen. Daarom moet deze
poging, die vooral een plaats krijgt in
de momenten die exclusief aan God
zijn toegewijd, ook in onze relatie
met Hem aanwezig zijn.



“Alles in je leven kan materie zijn om
God aan te bieden, je hoeft het je
maar voor te nemen. Alles kan een
aanleiding zijn om met je Vader in de
hemel te spreken, die altijd een
nieuw licht voor ons klaar heeft.”[10]

Maar God, die dit licht schenkt,
rekent op een vurige zoektocht naar
Hem van zijn kinderen, die
eenvoudig willen luisteren naar het
woord dat Hij tot ons richt en de
gedachte opzij zetten dat daarin niets
nieuws te ontdekken is. Hier is de
houding van de Samaritaanse vrouw
bij de bron een voorbeeld voor ons,
aangezien zij in haar hart het
verlangen levend hield naar de
komst van de Messias.

Deze inspanning zal ertoe leiden dat
wij de gebeurtenissen van iedere dag
met onze Heer bespreken, maar
zonder een onmiddellijke oplossing
te verwachten voor onze drukkende
noden. Het is belangrijker om te
overwegen wat onze Heer van ons



wil, aangezien – vaker wel dan niet –
het enige wat Hij van ons verwacht,
is dat wij in alle eenvoud voor Hem
gaan staan en dankbaar zijn voor
alles wat de Heilige Geest in stilte in
ons bewerkt. Het kan ook inhouden
dat wij scènes uit de evangelies
nemen en deze rustig overdenken en
eraan deelnemen als ‘een extra
personage’ in het tafereel [11], om zo
dichter bij de Heer te komen. We
kunnen onze dialoog ook voeden
door teksten te nemen uit de liturgie
van de Kerk, die we op die dag
vieren. De bronnen van gebed zijn
onuitputtelijk. Wanneer we er met
nieuwe hoop onze toevlucht toe
nemen, doet de Heilige Geest de rest.

Als we de woorden niet vinden

Toch kunnen we ondanks onze
inspanningen soms in onze dialoog
met God op moeilijkheden stuiten.
Hoe troostend is het dan om ons de
aanwijzing van onze Heer te



herinneren: “Als gij bidt, gebruik dan
geen omhaal van woorden zoals de
heidenen, want deze menen dat zij
door hun veelheid van woorden
verhoring zullen vinden” (Mt 6,7). Het
is weer tijd om te vertrouwen op het
werk van de Heilige Geest, die “onze
zwakheid te hulp [komt]. Want wij
weten niet eens hoe wij behoren te
bidden, maar de Geest zelf pleit voor
ons met onuitsprekelijke
verzuchtingen” (Rom 8,26).

In een commentaar op deze woorden
van de heilige Paulus, beschreef
Benedictus XVI de houding van
overgave waarmee ons gebed
doordrenkt zou moeten zijn: “Wij
willen bidden, maar God is ver, wij
hebben de woorden en de taal niet
om met God te spreken, zelfs niet de
gedachte. We kunnen alleen onszelf
openen, onze tijd ter beschikking
stellen van God, wachten tot Hij ons
helpt om een ware dialoog aan te
gaan. De apostel zegt: dit ernstige



gebrek aan woorden, deze
afwezigheid van woorden, zelfs het
verlangen al om in contact met God
te komen is een gebed dat de Heilige
Geest niet alleen begrijpt, maar voor
God brengt en verwoordt. Het is juist
onze zwakheid die, door de Heilige
Geest, echt gebed wordt, echt contact
met God.”[12]

Daarom zouden we niet ontmoedigd
moeten raken wanneer we het
moeilijk vinden om een gesprek met
God gaande te houden. Als ons hart
gesloten lijkt voor de geestelijke
werkelijkheid, als de minuten die we
in gebed doorbrengen lang worden
en onze gedachten naar andere
dingen uitgaan, misschien kunnen
dan de volgende overwegingen van
de heilige Jozefmaria ons helpen:
“Denk eraan dat het gebed niet
bestaat uit mooie redevoeringen,
volzinnen of troostvolle woorden…
Gebed is soms niet meer dan een blik
op een afbeelding van de Heer of van



zijn Moeder; andere keren een
verzoek dat in woorden wordt
uitgedrukt; dan weer het opdragen
van een goede daad of de vruchten
van je trouw… Als een soldaat die de
wacht houdt moeten wij bij de poort
van Onze Lieve Heer staan. Dát is
bidden. Of als een hondje dat aan de
voeten van zijn baas ligt. Je moet het
niet erg vinden Hem te zeggen: Heer,
hier ben ik, als een trouwe hond; of
nog beter, als een ezeltje dat niet
achteruit zal slaan tegen iemand die
van hem houdt.”[13]

De bron die de wereld verandert

Een leven van gebed opent de deur
om dichter bij God te komen; het
helpt ons om het betrekkelijke belang
te zien van problemen die wij soms
te veel op de voorgrond plaatsen, en
het herinnert ons eraan dat we altijd
in de handen zijn van onze Vader in
de hemel. Tegelijkertijd maakt gebed
ons niet los van de wereld en het is



ook geen vlucht voor dagelijkse
problemen. Werkelijk gebed heeft
veel invloed: het heeft betekenis voor
ons leven, het verlicht het, en opent
onze ogen met een bovennatuurlijke
invalshoek voor onze omgeving.
Zoals paus Johannes Paulus II zei:
“Intensief gebed … leidt ons niet af
van onze betrokkenheid bij de
geschiedenis: door ons hart te
openen voor de liefde van God wordt
het ook geopend voor de liefde van
onze broeders en zusters, wat ons in
staat stelt vorm te geven aan de
geschiedenis in overeenstemming
met het plan van God.”[14]

In het gebed wil onze Heer niet
alleen onze dorst lessen, maar ons
ook aanmoedigen om met anderen
de vreugde van Gods nabijheid te
delen. Dit is wat er gebeurde in het
hart van de Samaritaanse vrouw. Na
haar ontmoeting met Jezus haastte
zij zich om Hem bekend te maken bij
degenen die haar omringden. “Veel



Samaritanen uit die stad geloofden in
Hem om het woord van de vrouw die
getuigde: ‘Hij heeft mij alles verteld
wat ik gedaan heb’” (Joh 4,39). Een
teken van een echt gebed is het
verlangen om de ervaring van
Christus met anderen te delen: “Wat
is echter de liefde die niet de
noodzaak voelt om over de geliefde
persoon te spreken, hem voor te
stellen, hem te doen kennen?”[15]

Onze heilige Moeder Maria leert ons
hoe wij moeten bidden. Onze Lieve
Vrouw overdacht in haar hart de
zorgen van haar zoon (vgl. Lc 2,51)
en vergezelde de leerlingen van
Jezus in het gebed (vgl. Hand. 1,14).
Zij toont hen de weg om de gave van
de Heilige Geest in al zijn volheid te
ontvangen, wat hen zal aansporen
om te beginnen aan het goddelijke
avontuur van de evangelisatie.



[1] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2567.

[2] Fernando Ocáriz, pastorale brief,
14-2-2017, nr. 8 (vgl. Vrienden van
God, nr. 67).

[3] Paus Franciscus, apost. exh. 
Evangelii Gaudium, nr. 264.

[4] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2560.

[5] Ibid., nr. 2710.

[6] Ibid., nr. 2732.

[7] Ibid., nr. 2725, e.v.

[8] Ibid., nr. 2729.

[9] H. Jozefmaria,De Voor, nr. 460.

[10] H. Jozefmaria, De Smidse, nr. 743.

[11] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 222.



[12] Benedictus XVI, algemene
audiëntie, 16-5-2012.

[13] H. Jozefmaria, De Smidse, nr. 73.

[14] H. Johannes Paulus II, apost. brief 
Novo millennio ineunte, nr. 33.

[15] Paus Franciscus, apost. exh. 
Evangelii Gaudium, nr. 264.

Juan Francisco Pozo – Rodolfo
Valdés

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/voor-mij-is-leven-christus-ii-
wegen-van-contemplatie/ (11-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/voor-mij-is-leven-christus-ii-wegen-van-contemplatie/
https://opusdei.org/nl-be/article/voor-mij-is-leven-christus-ii-wegen-van-contemplatie/
https://opusdei.org/nl-be/article/voor-mij-is-leven-christus-ii-wegen-van-contemplatie/

	Voor mij is leven Christus (II): Wegen van contemplatie

