
opusdei.org

Veertigdagentijd
2018: Opnieuw
kunnen beginnen
met liefhebben

"Het Pasen van de Heer nadert
weer! Om ons hierop voor te
bereiden biedt de
Voorzienigheid van God ons de
Veertigdagentijd aan, 'het
sacramentele teken van onze
bekering'", aldus paus
Franciscus in zijn boodschap
voor de Veertigdagentijd 2018.

3-2-2018



Door het hand over hand
toenemen van de zonde zal de
liefde van de meesten
verkoelen” (Mt. 24, 12)

Geliefde broeders en zusters,

1. Het Pasen van de Heer nadert
weer! Om ons hierop voor te
bereiden biedt de Voorzienigheid van
God ons de Veertigdagentijd aan, “het
sacramentele teken van onze
bekering”.[1] De Veertigdagentijd
verkondigt en verwezenlijkt de
mogelijkheid om naar de Heer terug
te keren met heel ons hart en heel
ons leven.

Ook dit jaar wil ik met deze
boodschap heel de Kerk helpen in
deze tijd van genade in vreugde en
waarheid te leven; en ik doe dit door
mij te laten inspireren door een
uitdrukking van Jezus in het
evangelie van Matteüs: “Door het
hand over hand toenemen van de



zonde zal de liefde van de meesten
verkoelen” (Mt. 24, 12).

Deze zin staat in het gesprek dat het
einde der tijden betreft en dat zich
afspeelt in Jeruzalem op de Olijfberg,
juist daar waar het lijden van de
Heer zal beginnen. Als antwoord op
een vraag van de leerlingen
verkondigt Jezus een grote
rampspoed en beschrijft de situatie
waarin de gemeenschap van
gelovigen zich zou kunnen bevinden:
ten overstaan van droevige
gebeurtenissen zullen sommige valse
profeten velen bedriegen, en wel zo
dat zij in de harten de liefde die het
middelpunt is van heel het Evangelie,
dreigen uit te doven.

De valse profeten

2. Laten wij naar deze passage
luisteren en ons afvragen: welke
vorm nemen de valse profeten aan?



Zij zijn als “slangenbezweerders”, dat
wil zeggen ze profiteren van de
menselijke emoties om mensen tot
slaaf te maken en hen te brengen
waarheen zij willen. Hoeveel
kinderen van God worden beïnvloed
door de verlokkingen van
kortdurend genot dat met geluk
wordt verward! Hoeveel mannen en
vrouwen leven als betoverd door de
illusie van het geld, die hen in
werkelijkheid tot slaven maakt van
winst en bekrompen belangen!
Hoevelen leven met het idee dat zij
aan zichzelf genoeg hebben maar die
aan eenzaamheid ten prooi vallen.

Andere valse profeten zijn de
“charlatans” die eenvoudige en
onmiddellijke oplossingen voor het
lijden aanbieden, geneesmiddelen
die echter in het geheel niet blijken
te werken: hoeveel jongeren worden
valse geneesmiddelen als drugs,
"wegwerprelaties" en gemakkelijk
maar oneerlijk geen aangeboden!



Hoevelen zijn er verstrikt in een
volstrekt virtueel leven, waarin
relaties eenvoudiger en sneller lijken
om vervolgens op dramatische wijze
zinloos te blijken! Deze bedriegers
die waardeloze dingen aanbieden,
nemen daarentegen weg wat
kostbaar is, zoals waardigheid,
vrijheid en het vermogen om lief te
hebben. Het is het bedrog van de
ijdelheid dat ons ertoe brengt als
pauwen onze veren op te zetten ...
om vervolgens tot het belachelijke te
vervallen; en van het belachelijke is
geen terugkeer mogelijk. En dit
verwondert niet: de duivel, die “een
leugenaar, ja de aartsleugenaar
is” (Joh. 8, 44), houdt het kwaad als
het goede voor om het menselijk hart
in verwarring te brengen. Ieder van
ons is daarom geroepen in zijn hart
te onderscheiden en te onderzoeken
of hij wordt bedreigd door de
leugens van deze valse profeten. Men
moet leren niet bij het onmiddellijke,
oppervlakkige niveau stil te blijven



staan, maar te herkennen wat
binnen in ons een goede en
duurzamere indruk achterlaat,
omdat het van God komt en
werkelijk van waarde is voor ons
welzijn.

Een kil hart

3. Dante Alighieri stelt in zijn
beschrijving van de hel de duivel
voor als zittend op een troon van ijs;
[2] hij woont in het ijs van de
verstikte liefde. Laten wij ons dan
afvragen: hoe verkoelt in ons de
liefde? Wat zijn de signalen die erop
wijzen dat in ons de liefde dreigt uit
te doven? Wat de liefde uitdooft, is
vooral de geldzucht, “de wortel van
alle kwaad” (1 Tim. 6, 10); hierna
komt dat wij God en dus het vinden
van troost in Hem afwijzen door
onze troosteloosheid te stellen boven
de troost van zijn Woord en van de
Sacramenten. [3] Dit alles verandert
in geweld dat zich richt tegen hen die



als bedreiging van onze
“zekerheden” worden gezien: het
kind dat nog niet geboren is, de zieke
oudere, de gast die op doortocht is,
de vreemdeling, maar ook de naaste
die niet beantwoordt aan onze
verwachtingen.

Ook de schepping is een stille getuige
van deze verkilling van de liefde: de
aarde wordt vergiftigd door afval dat
uit zorgeloosheid en eigenbelang
wordt weggeworpen; de zeeën, die
eveneens vervuild zijn, herbergen
helaas de lichamelijke overschotten
van zoveel schipbreukelingen van
gedwongen migratie; de hemel - die
in Gods plan zijn heerlijkheid bezingt
- wordt doorkliefd door machines die
dood en verderf zaaien.

De liefde verkoelt ook in onze
gemeenschappen: in de apostolische
exhortatie Evangelii Gaudium heb ik
getracht de duidelijkste tekenen van
dit gebrek aan liefde te beschrijven.



Dat zijn: egoïstische laksheid, steriel
pessimisme, een neiging om zich te
isoleren en zich in te laten met
voortdurende broederoorlogen, een
wereldse mentaliteit die ertoe leidt
zich alleen maar bezig te houden met
wat uiterlijk is, en zo het missionair
elan vermindert.[4]

Wat te doen?

4. Als wij in ons binnenste en
rondom ons de zojuist beschreven
signalen zien, dan reikt de Kerk, onze
moeder en leermeesteres, ons met
het soms bittere medicijn van de
waarheid in deze tijd van de
Veertigdagentijd het zoete
geneesmiddel van gebed, aalmoes en
vasten aan.

Door meer tijd te besteden aan het 
gebed, maken wij het voor ons hart
mogelijk de geheime leugens te
ontdekken waarmee wij onszelf
bedriegen, [5] om ten slotte de troost



van God te zoeken. Hij is onze Vader
en wil voor ons het leven.

Het geven van aalmoezen bevrijdt
ons van hebzucht en helpt ons te
ontdekken dat de ander mijn broeder
of zuster is: wat ik heb, is nooit alleen
van mij. Hoezeer zou ik willen dat de
aalmoes voor allen zou veranderen
in een ware levensstijl! Hoezeer zou
ik willen dat wij als christenen het
voorbeeld van de apostelen zouden
volgen en in de mogelijkheid van
onze goederen samen te delen met
anderen een concreet getuigenis
zouden zien van de gemeenschap die
wij in de Kerk beleven. Wat dit
betreft, maak ik de aansporing van
de heilige Paulus tot de mijne, toen
hij de Korinthiërs uitnodigde tot de
collecte voor de gemeenschap van
Jeruzalem: ”Ik geef u in dezen een
raad die u van pas kan komen” (2
Kor. 8, 10). Dit geldt in het bijzonder
in de Veertigdagentijd, waarin veel
organisaties collectes houden ten



gunste van Kerken en volken in
moeilijkheden. Maar hoezeer zou ik
ook willen dat wij in onze dagelijkse
relaties ten overstaan van iedere
broeder en zuster die om hulp
vraagt, zouden bedenken dat daar
een oproep van de goddelijke
Voorzienigheid is: iedere aalmoes is
een gelegenheid om deel te nemen
aan de Voorzienigheid van God
jegens zijn kinderen; en als Hij zich
vandaag van mij bedient om een
broeder of zuster te helpen, zal Hij
dan morgen ook niet voorzien in
mijn noden, Hij die zich niet laat
overwinnen in edelmoedigheid? [6]

Vasten ontneemt ten slotte onze
gewelddadigheid haar kracht,
ontwapent ons en vormt een
belangrijke gelegenheid om te
groeien. Enerzijds maakt vasten het
ons mogelijk te ervaren wat allen
ondervinden die ook aan het strikt
noodzakelijke gebrek hebben en de
dagelijkse greep van de honger



kennen; anderzijds brengt het de
toestand van onze geest tot
uitdrukking die hongert naar
goedheid en dorst naar het leven van
God. Vasten maakt ons wakker, het
doet ons meer letten op God en de
naaste, het wekt de wil weer op om
aan God te gehoorzamen, de Enige
die onze honger verzadigt.

Ik zou willen dat mijn stem verder
zou gaan dan de grenzen van de
katholieke Kerk om u allen te
bereiken, mannen en vrouwen van
goede wil, die openstaan voor het
luisteren naar God. Als u, evenals
wij, bedroefd bent om het hand over
hand toenemen van de
ongerechtigheid in de wereld, als de
kilte die de harten en het handelen
verlamt, u zorgen baart, als u de zin
van gemeenschappelijk mens-zijn
minder ziet worden, sluit u dan bij
ons aan om God gezamenlijk aan te
roepen, om samen te vasten en
samen met ons te geven zoveel u



kunt, om onze broeders en zusters te
helpen!

Het vuur van Pasen

5. Ik nodig vooral de leden van de
Kerk uit om ijverig, gesteund door
aalmoes, vasten en gebed, de weg
van de Veertigdagentijd op te gaan.
Als de liefde in zoveel harten soms
lijkt uit te doven, dan dooft zij niet
uit in Gods hart! Hij geeft ons steeds
nieuwe gelegenheden om opnieuw te
kunnen beginnen met liefhebben.

Een gunstige gelegenheid zal ook dit
jaar het initiatief “24 uur voor de
Heer” zijn, dat ertoe uitnodigt het
Sacrament van Boete en Verzoening
te vieren in een context van
eucharistische Aanbidding. In 2018
zal dit plaatsvinden op vrijdag 9 en
zaterdag 10 maart, geïnspireerd door
de woorden van psalm 130, 4: “Maar
bij U vind ik vergeving”. (Ps. 130, 4)
In ieder bisdom zal minstens één
kerk gedurende 24 uur achter elkaar



open blijven en de mogelijkheid voor
een gebed van Aanbidding en
sacramentele Biecht aanbieden.

In de Paasnacht zullen wij de
schitterende ritus van het ontsteken
van de Paaskaars opnieuw beleven:
ontstoken aan het “nieuwe vuur”, zal
het licht langzamerhand de
duisternis verdrijven en de
liturgische gemeenschap weer
verlichten. “Het licht van Christus’
glorievolle verrijzenis moge uit ons
hart en onze geest de duisternis
verdrijven”, [7] opdat wij allen de
ervaring van de leerlingen van
Emmaus opnieuw beleven: luisteren
naar het woord van de Heer en ons
voeden met het eucharistisch Brood
zal het ons hart toestaan opnieuw
van geloof, hoop en liefde te
branden.

Ik zegen u en bid voor u. Vergeet niet
voor mij te bidden.

Uit het Vaticaan, 1 november 2017.



Hoogfeest van Allerheiligen

Franciscus

1. Romeins Missaal, Eerste zondag
van de Veertigdagentijd, Gebed.

2. "Lo 'mperador del doloroso regno /
da mezzo 'l pezzo uscia fuor de la
ghiaccia" ("De heerser van het rijk
der smarten / stak vanaf het middel
uit het ijs"). Inferno, XXXIV, 28-29).

3. "Het is merkwaardig, maar zeer
vaak zijn wij bang voor troost. voor
getroost worden. Wij voelen ons
veiliger in droefenis en
troosteloosheid. Weet u waarom?
Omdat wij ons in droefenis als het
ware hoofdrolspelers voelen. Bij
troost is daarentegen de Heilige
Geest de hoofdrolspeler" (Angelus, 7
december 2014).



4. Evangelii Gaudium, nrs. 76-109.

5. Vgl. Benedictus XVI, encycliek Spe
Salvi, nr. 33.

6. Vgl. Pius XII, encycliek Fidei
donum, III

7. Romeins Missaal, Paaswake.

© 2017, Libreria Editrice Vaticana /
Nederlandse
Bisschoppenconferentie / rkkerk.nl

Vert. uit Italiaans: drs. H.M.G.
Kretzers.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/veertigdagentijd-2018-
opnieuw-kunnen-beginnen-met-

liefhebben/ (20-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/veertigdagentijd-2018-opnieuw-kunnen-beginnen-met-liefhebben/
https://opusdei.org/nl-be/article/veertigdagentijd-2018-opnieuw-kunnen-beginnen-met-liefhebben/
https://opusdei.org/nl-be/article/veertigdagentijd-2018-opnieuw-kunnen-beginnen-met-liefhebben/
https://opusdei.org/nl-be/article/veertigdagentijd-2018-opnieuw-kunnen-beginnen-met-liefhebben/

	Veertigdagentijd 2018: Opnieuw kunnen beginnen met liefhebben

