
opusdei.org

Van de centra een
thuis maken (II)

Christelijke gezinnen vormen
een plek waar gezinsleden
samenleven en voor elkaar
zorgen. Er zijn echter
omstandigheden die deze sfeer
van gemeenschap en zorg voor
elkaar kunnen ondermijnen, en
manieren om deze gezindheid
nieuw leven in te blazen.

7-12-2023

In een van zijn laatste brieven aan
zijn ‘kinderen’ in het Opus Dei, dacht
de heilige Jozefmaria na over een



nieuwe betekenis van de Familie van
God op aarde. Al tijdens de dagen
van hun wachten in Nazareth had
God Maria en Jozef kennis laten
maken met de manier van denken en
leven van het Kind dat zichzelf zou
opofferen en alles zou geven, want
Hij was niet gekomen om gediend te
worden maar om te dienen.[1] God
wil dat in ieder christelijk gezin
eenzelfde gezindheid heerst.

Als we kijken naar de
omstandigheden waarin Christus
werd geboren, ademen deze allemaal
een sfeer van onvoorwaardelijke
zelfgave. Het leven van Jozef is een
aaneenschakeling van ontberingen,
maar hij ervaart ook de vreugde om
de beschermer van Jezus te mogen
zijn. Hiermee zet hij zijn eer, de
rustige continuïteit van zijn werk en
een zekere toekomst op het spel. Zijn
hele bestaan is gericht op wat God
van hem vraagt. Maria is bereid de
dienstmaagd van de Heer te zijn (Lc



1,38), en met haar fiat verandert
haar hele bestaan in een
aanvaarding van het goddelijke
verlossingsplan. En Jezus? Het
volstaat te zeggen dat onze God zich
aan ons openbaart als een kind. De
Schepper van het universum komt
tot ons als een in doeken gewikkelde
zuigeling, zodat we er nooit aan
mogen twijfelen dat Hij waarlijk God
en waarlijk mens is. We zouden
doordrongen moeten raken van deze
nieuwe manier van denken die God
in de wereld heeft gebracht. In
Bethlehem houdt niemand iets voor
zichzelf. Daar horen we niemand
over mijn reputatie, mijn tijd, mijn
werk, mijn ideeën, mijn voorkeuren
of mijn geld. Daar wordt alles in
dienst gesteld van Gods
wonderbaarlijke avontuur met de
mensheid, namelijk de Verlossing.[2]

Het gezinsleven krijgt zo een nieuwe
impuls en groeit in een
‘wonderbaarlijk avontuur’ van



dienstbaarheid, die moet niet
worden gezien als slaafsheid of een
louter zoveel mogelijk diensten
verlenen, maar als een voortdurende
bereidheid om voor anderen te
leven, als werktuigen van Gods
dagelijkse zorg. Deze manier van
leven, die de heilige Jozefmaria ook
wel ‘het gezonde psychologische
voornemen om aan anderen te
denken’[3] noemde, is bedoeld als
een te hanteren richtlijn voor het
leven in de centra van het Werk. Veel
mensen die de centra bezoeken
ervaren dit op verschillende
manieren. In de vele dagelijkse
omstandigheden die een leven in
gemeenschapsverband met zich
meebrengt, zien zij een grote
bereidheid om het leven voor
anderen aangenaam te willen
maken, wordt er tijd vrijgemaakt
voor anderen en is er een oprecht
luisterend oor, zelfs als andere zaken
aandacht vragen, wordt te hulp
geschoten om problemen op te



lossen, worden er indien nodig
excuses aangeboden, is er voor
iedereen een glimlach en worden
anderen geholpen als ze moe zijn of
te laat komen.

Maar in elk gezin kan het dagelijks
leven soms een eroderend effect
hebben en na verloop van tijd
kunnen er in huis of in ons karakter
andere dynamieken wortel schieten.
Zonder te pretenderen volledig te
zijn, kunnen we deze samenvatten in
vier tekortkomingen, waarbij een te
grote focus kan ontstaan op het
functioneren van het huishouden ten
koste van de mensen die er leven, of
er is sprake van zogenoemde
relationele misverstanden, conflicten
die voortkomen uit een verkeerde
benadering van het met elkaar
samenleven. Uiteraard zijn de
beschrijvingen hieronder geen
exacte chemische formules, maar
neigingen die er geleidelijk aan
insluipen, misschien zelfs meerdere



tegelijkertijd, en die laten zien hoe
menselijke zwakheid de meest
waardevolle en gekoesterde aspecten
van ons leven regelmatig in de weg
kan staan. Een korte reflectie over
deze neigingen zal ons helpen om de
geniepige vossen te identificeren die
een wijngaard kunnen vernielen
(vgl. Hoogl. 2,15). We zullen ook een
richtlijn geven voor een sfeer en
gezindheid die God wenst in alle
gezinnen en specifiek in de centra
van het Werk.

Effectief, maar kil

De eerste twee tekortkomingen die
een houding van dienstbaar zijn
kunnen overschaduwen, zijn
functioneel van aard. Als we denken
in termen die de heilige Jozefmaria
vaak gebruikte om het Werk te
karakteriseren, namelijk een ‘familie
en tegelijkertijd een militie’[4],
bestaat het risico van een zekere
onevenwichtigheid, waarbij het



aspect ‘militie’ het gezinsleven
overschaduwt, wat resulteert in
efficiënte huishoudens waar echter
weinig onderlinge warmte is of
misschien onderliggende spanningen
of wonden zijn.

De eerste tekortkoming in dit
verband kan worden aangeduid als
een logica van de synergie. Deze
manier van redeneren heeft te
maken met de ontwikkelingen in de
maatschappij in de afgelopen
decennia, die samen met veel
vooruitgang en mogelijkheden heeft
geleid tot een eindeloze lijst van
activiteiten en dingen die geregeld
moeten worden: rekeningen betalen,
de administratie bijhouden,
boodschappen doen, etc. We kunnen
heel makkelijk al onze tijd besteden
aan het opstellen en afvinken van to-
do lijstjes. Zoals in elk gezin waar de
beslommeringen in verband met
werk, het huis, de kinderen en alle
taken die moeten worden gedaan,



ertoe kunnen leiden dat echtgenoten
hun echtelijke vriendschap
(intimiteit, wederzijdse genegenheid,
etc.) gaan verwaarlozen, kunnen
huisgenoten in een centrum waar
diverse apostolische werken worden
verricht, elkaar functioneel gaan
benaderen en zich beperken tot de
‘dingen waarvoor moet worden
gezorgd’.[5]

Een centrum zou dan de neiging
kunnen hebben om synergetisch te
werk te gaan (synergon, vereniging
van actie), maar het ontbreekt er
aanzienlijk aan sympathie
(synpathos, vereniging van gevoel).
Iedereen zou zijn of haar taken,
verantwoordelijkheden en
levensplan uitvoeren, het
huishouden zou functioneren als een
geoliede machine (alles heeft zijn
plaats, iedereen zijn eigen taken...),
maar het vermogen om met anderen
mee te leven zou ontbreken.
Bijvoorbeeld samen tijd



doorbrengen, samen van het leven
genieten en met anderen meeleven
in moeilijke omstandigheden. De
heilige Jozefmaria gebruikte harde
woorden om ons voor dit risico te
waarschuwen: de dag dat we als
vreemden met elkaar of onverschillig
tegenover elkaar leven, bestaat het
Opus Dei niet meer.[6] Bovendien zal
door een gebrek aan sympathie voor
elkaar, zoals op puur menselijk
niveau in elke organisatie,
uiteindelijk ook de synergie
verminderen of zelfs verdwijnen.

De tweede tekortkoming kan worden
aangeduid als een logica van orde
willen houden. Zoals al aangegeven
kan dit in ieder gezin voorkomen.
Een van de echtgenoten kan zich
buitensporig druk maken om alles
goed te doen, door een schema op te
stellen, materiële orde te willen
houden of alle klusjes uit te voeren.
Elk huishouden heeft natuurlijk
enige structuur nodig om niet te



verdrinken in chaos, maar soms
hebben we onrealistische
verwachtingen over het hebben van
een ideaal huishouden, waarbij we
de dingen doen op een manier die
één persoon als ‘juist’ beschouwt,
zelfs wanneer dit tot andere
problemen leidt en de rust in het
gezin niet ten goede komt. De
ervaring leert dat een te grote
nadruk op regels en een
verwaarlozing van de ouder-
kindrelatie kan leiden tot frustratie
en zelfs rebellie. Dit is waar Paulus
op doelde toen hij schreef: ‘Vaders,
tergt uw kinderen niet, opdat zij de
moed niet verliezen’ (Kol 3,21).

Deze manieren om de dingen te
benaderen kunnen net zo
problematisch zijn in de centra.
Enerzijds omdat de volwassenen die
er wonen allemaal vrij en
persoonlijk verantwoordelijk zijn,
anderzijds omdat een centrum een
functioneel en apostolisch initiatief



is, bedoeld als een thuis voor
iedereen maar tegelijkertijd ook het
thuis is van de mensen die er wonen.
Zij zouden het gevoel moeten hebben
dat het hun thuis is en niet slechts
een verlengstuk van hun
professionele leven. In tegenstelling
tot een gewoon gezin heeft een
centrum van het Werk de
bijzonderheid dat thuis en werk er
permanent naast elkaar bestaan, en
ook dat degenen die zorgdragen voor
de apostolische activiteiten daar
leven omdat ze dat graag willen.
Omdat er sprake is van een
bovennatuurlijke[8] en daardoor een
zeer radicale beweegreden, moet er
ook een gevoelscomponent zijn. Om
spiritueel en bovennatuurlijk te zijn,
aldus de heilige Jozefmaria, moeten
we zeer menselijk zijn en streven
naar een intens menselijk gevoel van
leven.[9]

Deze elementen laten zien dat het
problematisch kan zijn om te veel



nadruk te leggen op criteria,
richtlijnen, doelstellingen, enz. De
nadelen van deze manier van
controle willen houden, worden
duidelijk naarmate de tijd verstrijkt.
Wanneer we ons uitsluitend of
hoofdzakelijk richten op een plan,
kunnen we het belang van de manier
waarop gaan verwarren met wat we
willen bereiken, en zo uiteindelijk
ook de vrijheid van anderen
beperken in zaken die ook op een
andere manier zouden kunnen
worden benaderd.[10] Een ander
nadeel is dat als we er niet in slagen
om wat we zien als een plicht in
overeenstemming te brengen met de
spontaniteit die het gezinsleven zou
moeten kenmerken, er een
gespannen sfeer kan ontstaan. En er
is het gegeven dat degenen die de
situatie altijd onder controle willen
houden slechts fragiele
overwinningen behalen. In hun
gerichtheid op efficiëntie is het
mogelijk dat ze niet echt verbonden



zijn met anderen of anderen
proberen te overtuigen, met andere
woorden ze slagen er niet in de
harten van anderen te veroveren en
hen in vrijheid te helpen groeien.[11]
Degenen die er in de eerste plaats
naar streven om situaties onder
controle te hebben, putten zichzelf
snel uit, en ook anderen kunnen
erdoor vermoeid raken omdat zij het
gevoel krijgen een minimale rol te
hebben in het gezinsleven of in het
samenlevingsverband in een
centrum.

Relationele misverstanden

Twee andere tekortkomingen die
kunnen voorkomen in een gezin, zijn
zogenoemde relationele
misverstanden. Dergelijke situaties
worden gekenmerkt door een
onderliggende ontevredenheid bij de
personen die erin verstrikt zijn
geraakt. Een van de personages in
Jezus' gelijkenissen verpersoonlijkt



dit soort situaties, namelijk de oudste
zoon die zijn vader een reeks grieven
verwijt die voortkomen uit een
vergelijken van zichzelf met zijn
broer. Uiteindelijk zegt de vader
tegen hem: ‘Jongen, jij bent altijd bij
me en alles wat van mij is, is ook van
jou’ (Lc 15,31).

De eerste van deze tekortkomingen is
een zogenoemde logica van
verdienste. Iemand die heel attent
lijkt voor anderen en een groot
vermogen toont om offers te brengen
voor zijn of haar naasten en in het
huishouden, kan echter, en meestal
is dat onbewust, handelen met de
verwachting dat deze inspanningen
hem of haar de genegenheid van
anderen zal opleveren. Deze wijze
van handelen kan redelijkerwijs op
veel aspecten van het leven worden
toegepast, maar werkt niet in een
gezin. Verdiensten proberen te
vergaren om geliefd te zijn heeft



weinig nut in een gezin, omdat er al
onvoorwaardelijke liefde is.

Uiteraard zal iemand voor wie zijn of
haar gezin alles is, er heel veel voor
over hebben, maar zonder daarvoor
een emotionele compensatie te
verwachten. Ouders vragen geen
beloning voor het feit dat zij van hun
kinderen houden, zij vinden hierin
juist hun geluk. Soms kunnen we het
gevoel hebben dat onze
inspanningen niet de waardering
krijgen die ze verdienen, maar als we
steeds beloond willen worden voor
wat we doen, kan ons perspectief te
veel op onszelf gericht raken, zoals
de oudste zoon in de gelijkenis. Hij
woont in het huis van zijn vader
maar beschouwt het niet als het
zijne. Deze zoon spreekt alleen maar
in enkelvoud (ik, jij, hij...), hij verwijt,
vergelijkt en klaagt. Hij vergeet het
meervoud ‘wij’, waar zijn vader hem
naar terug probeert te brengen. Na
verloop van tijd brengt zijn



redenering een diepe
ontevredenheid aan het licht. Hij
vergelijkt en controleert de vrijheid
van anderen (die van zijn vader en
broer), en veroordeelt hen omdat ze
geven of ontvangen, wat ze volgens
hem niet zouden moeten doen (vgl.
Lc 15,29-32). Wat hij beschouwt als
een eerlijk aanspraak maken op, is
eigenlijk bittere jaloezie en
gekrenkte trots.

Tot slot is er een tekortkoming van de
zogenoemde logica van gevoel,
waarbij het criterium voor een
analyse van het gezinsleven zich
richt op de eigen gewaarwordingen.
Hoe voel ik me bij het gezinsleven?
Voel ik me goed? We moeten
ongetwijfeld aandacht besteden aan
deze vragen. Iedereen moet
proberen te ontdekken wat de sfeer
in een gezin verbetert en wat
onbehagen veroorzaakt. Maar ook al
is emotioneel welzijn een belangrijke
graadmeter, het mag niet het



belangrijkste criterium of de eerste
motivatie worden om bij te dragen
aan het gezinsleven.

Wanneer deze beweegreden iemand
in zijn greep krijgt, worden goede
gevoelens voor hem of haar een
voorwaarde om zich in te zetten voor
de zorg voor het gezin. Er zijn echter
momenten in het gezinsleven waar
we onze persoonlijke voorkeuren
opzij moeten zetten. Onze Vader
heeft ons daar vaak aan herinnerd.
We handelen ook in vrijheid als we
ergens geen zin in hebben of iets
bijzonder moeilijk vinden, als we het
maar uit liefde doen.[12] Zo kunnen
we denken niet in staat te zijn een
bepaalde moeilijkheid te
overwinnen, omdat we menen ‘recht’
te hebben op genegenheid, en we
eisen dit als een stukje
onvoorwaardelijke familieliefde,
maar houden geen rekening met wat
onze eigen bijdrage zou kunnen zijn.
Dit is wat er gebeurde met de oudere



broer in de gelijkenis, die er niet bij
stilstaat of zijn vader iets extra's van
hem nodig heeft, hij denkt alleen aan
het feest dat hij heeft gemist (vgl. Lc
15,29).

Een te grote focus op het verkrijgen
van genegenheid kan leiden tot een
soort vriendjespolitiek. De oprechte
en open vriendschap die
kenmerkend is voor relaties tussen
broers en zussen[13] maakt plaats
voor een dynamiek van bijzondere
en exclusieve vriendschappen,[14]
die een karikatuur zijn van goede
familiebanden. In een dergelijke
situatie zou iemand huisgenoten
kunnen gaan verdelen in ‘vrienden’
en ‘anderen’. Natuurlijk kan zo'n
houding de sfeer in huis schaden,
maar ook degene die deze houding
aanneemt, omdat hij of zij
gemakkelijk verbitterd en harteloos
zou kunnen worden. De genade van
het celibaat, gericht op een groot
vermogen om van iedereen te



houden[15], zou in een dergelijke
context helaas teniet worden gedaan.

Dienstbaar zijn betekent geven

De hierboven beschreven
tekortkomingen hebben een
gemeenschappelijk kenmerk,
namelijk een impliciet ‘tot hier en
niet verder’ en een beperking van
onze inspanningen en zelfgave.
Soms, en dit gebeurt in alle sectoren
van de samenleving, ligt de oorzaak
van bepaalde crises of fysieke en
psychologische inzinkingen in een
mentaliteit en manier van handelen
die gebaseerd is op een kil streven
naar efficiëntie, controle, het
vergaren van schouderklopjes of een
hang naar genegenheid. Of in een
mengeling van verschillende van
deze elementen, naast andere
mogelijkheden.[16]

Dit soort crises, die in het leven
voorkomen en ons terugbrengen
naar de realiteit, kunnen een



aanleiding zijn voor reflectie en
verandering. Ze vormen een kans om
ons te realiseren dat we de weg kwijt
zijn of nog niet de juiste weg hebben
gevonden. Als een dergelijke crisis
echter niet onder ogen wordt gezien,
zou dit kunnen leiden tot angstig
vluchtgedrag of een behoefte aan
buitengewone gebeurtenissen om
frustratie te compenseren. Maar
omdat het probleem hiermee niet bij
de wortel wordt aangepakt, zal de
frustratie niet verdwijnen. Het kan
zijn dat iemand tijdens feestelijke
momenten in het gezinsleven,
momenten die afwijken van de
routine, niet echt kan genieten en er
nooit met een voldoende
bevredigend gevoel op terug kan
kijken. Hij of zij zou gelukkig en
dankbaar kunnen leven met wat hij
of zij heeft, maar verlangt
voortdurend naar wat hij of zij niet
heeft.



In tegenstelling tot deze
tekortkomingen die het leven en een
roeping laten verflauwen, is er het
wonderbaarlijke avontuur van God
met de mensheid, namelijk de
Verlossing.[17] Leven vanuit een
houding van dienstbaarheid brengt
ons ertoe te geven, maar niet omdat
we iets verwachten te ontvangen,
maar omdat we weten en geloven
dat God van ons houdt (1 Joh 4,16).
God staat centraal in ons leven, Hij
houdt van ons en schenkt ons zijn
genade, zodat we edelmoedig
kunnen geven. ‘Voor niets hebt gij
ontvangen, voor niets moet gij
geven’ (Mt 10,8). We werken niet
langer uit berekening aan een
mooier gezinsleven en een
thuisgevoel. Dienstbaar zijn brengt
ons beetje bij beetje tot de eenvoud
die kenmerkend is voor ouders. Zij
hoeven zich niet voor te nemen om
lief te hebben of dienstbaar te zijn.
[18] Ze geven gewoon vanuit zichzelf
en zijn er als een bescheiden



steunpilaar[19] om het familiegevoel
te versterken en de warme sfeer van
een thuis bestendiger te maken. Als
ze nadenken over hun mooie gezin,
zijn ze vervuld van vreugde en
dankbaarheid.

Jezus is de Zoon die werkelijk tegen
zijn Vader kan zeggen: ‘Al het mijne
is van U en het uwe is van Mij’ (Joh
17,10). Het mooiste wat we mogen
ontvangen is de liefde van God, die
ons altijd voorgaat, Hij heeft ons
altijd als eerste lief (vgl. 1 Joh 4,10).
Het hart is vervuld van deze liefde
wanneer het verbonden is met
anderen. Een liefde die geen rust
nodig heeft of vermoeid raakt.[20]
Waar we moe van worden is in
kringetjes om onszelf heen draaien.
[21] Dienstbaar zijn en er voor
anderen zijn, daarentegen, is soms
best een uitdaging maar put nooit
uit.

Verschillende nuances



‘Als de Heer het huis niet wil
bouwen, vergeefs zwoegen daaraan
de bouwers; wil de Heer de stad niet
bewaken, vergeefs staat de wachter
op wacht’ (Ps 127,1). Deze woorden
uit de heilige Schrift krijgen een
bijzondere betekenis als we denken
aan de werkelijke aanwezigheid van
de Heer in de kappellen van de
centra van het Opus Dei. Hij bouwt
het huis en Hij waakt over de stad,
als we Hem maar toelaten. De heilige
Jozefmaria schrijft: ‘Als al jouw
gedachten en verlangens op het
tabernakel gericht zijn, zullen de
vruchten van heiligheid en
apostolaat overvloedig zijn!’[22] En
het is waar, iemand die leeft vanuit
God en voor anderen wordt een
dynamische kracht die anderen
inspireert en het ook voor anderen
makkelijker maakt om te gaan
streven naar heiligheid. Dit vormt
een zeer stevig fundament voor de
centra.



De manier waarop de dynamiek van
dienstbaar zijn, ‘de gezonde
psychologische instelling jezelf te
vergeten en te bedenken hoe je
anderen dichter bij God kunt
brengen’[23] tot uitdrukking komt,
hangt af van de mensen die erbij
betrokken zijn. Elk centrum zou een
uniek mozaïek moeten zijn, dat
gevormd wordt door alle
huisgenoten die met hun
verschillende talenten een bijdrage
leveren aan een warm thuisgevoel.
Iedereen heeft andere ideeën of
verwachtingen over wat een thuis
betekent, dus is het belangrijk om
niet alleen maar uit te gaan van een
eenvoudige lijst van
toepassingscriteria.

Elk centrum brengt unieke nuances
aan in de manier waarop feestdagen
worden gevierd, hoe iedereen elkaar
helpt bij het materiële onderhoud
van het huis, hoe apostolische
projecten worden aangestuurd of



hoe wordt omgegaan met gezinnen.
Maar er zijn altijd een aantal
gemeenschappelijke kenmerken. Zo
streven de huisgenoten naar respect
voor elkaar, is er gevoel voor humor,
een gerichtheid op het
bovennatuurlijke, worden er
bijeenkomsten voor families
georganiseerd, delen zij nieuws over
de Vader en de familie van het Werk,
is er sprake van een vreugdevolle
soberheid en sereniteit waardoor zij
tot rust kunnen komen... Overal
eenzelfde sfeer die in elk centrum
concreet tot uitdrukking wordt
gebracht. Daarom voelen we ons
altijd thuis als we een andere regio of
een ander centrum bezoeken, omdat
we de eenheid en diversiteit, met
andere woorden de rijkdom, van het
Werk voelen.

Dienstbaar zijn betekent niet dat we
niet meer geconfronteerd worden
met onze eigen tekortkomingen of
die van anderen. We zullen ons niet



meer of minder op ons gemak voelen
bij degenen met wie we samenleven,
of het huishouden en de activiteiten
niet beter of slechter organiseren, of
ons niet meer hoeven inspannen om
de mensen om ons heen te
begrijpen[24] en om vergeving te
vragen of te vergeven wanneer dat
nodig is.[25] Maar het belangrijkste
is dat een houding van
dienstbaarheid ons altijd in staat
stelt om manieren te vinden om
verder te gaan en dichter bij God te
komen.

Als we aan een thuis bouwen met
een focus op dienstbaar zijn, komt
alles tot leven. Tijdens
samenkomsten en in gesprekken
tijdens maaltijden is er meer
aandacht om een discussie op gang te
brengen, zodat anderen zich kunnen
ontspannen. Een broederlijke
vermaning wordt gegeven met
respect voor de ander, niet vanuit
ergernis over de beperkingen van de



ander. En zo kan met een glimlach of
een schouderophalen zonder irritatie
achter veel dingen een punt worden
gezet.[26] Hoewel het inspanning
vraagt om los te komen van ons
kleine egoïsme, creëert oprechte
dienstbaarheid altijd een win-win
situatie. Dienstbaar zijn is altijd
waardevol voor de betrokkenen,
zowel voor degene die geeft als voor
degene die ontvangt. En omdat het
vaak heel natuurlijk verloopt, kan
het soms zelfs een beetje gênant zijn
om over dienstbaarheid te spreken.
Het gaat gewoon om naastenliefde.

Iedereen een onvervangbare rol

In zijn brief over de soorten van
roeping tot het Werk herinnerde de
Vader ons aan de beslissende invloed
van de directeuren bij het creëren
van een familiesfeer in de centra. Zij
dragen met hun zorg en dienstbare
houding bij aan het
samenlevingsverband in de centra,



waar iedere persoon even belangrijk
is. Dit is een zeer concrete
uitdrukking van het feit dat het Werk
een familie vormt, een echte familie,
niet alleen in overdrachtelijke zin.
[27] In feite is het een voortdurend
proces, in die zin dat gewerkt wordt
aan een inspirerende omgeving waar
iedereen kan nadenken over zijn of
haar bijdrage aan een familiesfeer.
Maar om deze tot leven te laten
komen, vereist dit fundament de
onvervangbare rol van alle
huisgenoten.

Voor de directeuren van een centrum
bestaat de dienstbare taak die God
hen door het Werk toevertrouwt er
in de eerste plaats in ervoor te
zorgen dat iedere persoon de juiste
vorming en geestelijke begeleiding
krijgt, en voldoende materieel
welzijn. De heilige Jozefmaria is van
mening dat zij met vaderlijke en
moederlijke zorg geestelijk en
lichamelijk moeten zorgen voor



degenen die aan hen zijn
toevertrouwd.[28] Deze taak is een
grote verantwoordelijkheid voor de
directeuren, maar vraagt ook veel
geduld en een overgave aan God. Ze
zien de noodzaak om begrip te
hebben voor ieders persoonlijkheid
en sterke punten. Op basis daarvan
wordt een groeipad bepaald waar zij
hen ondersteunen, zowel individueel
als voor een centrum als geheel. Ze
hebben een duidelijk beeld van wat
echt belangrijk is, namelijk iedereen
dichter bij God te laten komen, in
plaats van er alleen maar voor
zorgen dat dingen op een bepaalde
manier gebeuren. Ze zijn ook bereid
om vergeving te vragen, niet alleen
om niet in diskrediet te raken, het
brengt hen ook nader tot anderen.
Wanneer de organisatie van een
centrum op deze manier wordt
benaderd, blijft de sfeer een inherent
streven naar heiligheid behouden, en
wordt deze tegelijkertijd meer
doordrongen van de vreugde en



sereniteit die dit streven authentiek
maken.[29] Alle huisgenoten van een
centrum kunnen zich dan vinden in
de missie om in harmonie samen te
leven, met elkaar verenigd door
gemeenschappelijke en individuele
doelen.

De priester daarentegen is vaak een
luisteraar die rust uitstraalt,
perspectief probeert te bieden met
een scherp inzicht in de
verschillende aspecten van het
dagelijks leven en hoop geeft.
Priesters, aldus de heilige Jozefmaria,
moeten eenzelfde instelling hebben
als ieder ander, maar vooral een
geest van begrip en naastenliefde,
ervoor zorgen met iedereen goed om
te gaan, een goed voorbeeld geven,
anderen bemoedigen en helpen,
zoals een moeder.[30] Meer dan wie
ook moet de priester een instrument
van eenheid en hoop zijn, ‘zonder
angstvalligheid of complexen die
meestal een bewijs zijn van een



gebrek aan menselijke rijpheid, en
zonder een gevoel van klerikale
superioriteit dat van een gebrek aan
bovennatuurlijke visie getuigt’.[31]
Terwijl voor directeuren een gevaar
kan schuilen in de vele eisen, kan
deze voor de priester liggen in het
dienstbaar zijn. Hij staat namelijk
altijd op een concrete, onderscheiden
en onvervangbare manier ten
dienste van anderen en zou
onbedoeld een slachtoffergevoel
kunnen krijgen als hij het gevoel
heeft dat zijn inspanningen niet
worden gewaardeerd. Don Álvaro
was echter van mening dat een echte
priesterlijke ziel kan worden
herkend aan een ‘nooit genoeg’. Een
nooit genoeg liefde en een nooit
terugdeinzen voor opoffering, net als
Christus.[32]

In veel families is het normaal dat
mensen van verschillende generaties
(grootouders, ouders, kinderen) en
met verschillende karakters



samenwonen. Hoewel dit er soms toe
kan leiden dat eenheid in de familie
een uitdaging wordt, kunnen deze en
andere moeilijkheden er vaak ook
voor zorgen dat de familieband
hechter wordt, zeker wanneer er
sprake is van oprechte naastenliefde.
[33] Daarom hebben alle huisgenoten
die in een centrum wonen, van de
meest ervaren personen tot
nieuwkomers, de opdracht om een
thuis te creëren, met ieders unieke
persoonlijkheid en de talenten die
God hen heeft gegeven, zodat het
centrum voor iedereen een plek van
geborgenheid, naastenliefde en
vredige rust wordt. Alle huisgenoten
hebben een onvervangbare rol in
deze missie want zij weten allemaal
welke talenten God ieder van hen
heeft gegeven om anderen creatief
en genereus te dienen. Naastenliefde
die op deze wijze in de centra wordt
ervaren, kan ook een oase van vrede
en bron van inspiratie worden voor
geassocieerden en surnumerairs, en



voor iedereen die naar de warme
sfeer van het Werk komt.

Last but not least moet worden
genoemd dat zieken een bijzondere
plaats innemen in de centra.
‘Immers, een op Hem verliefd mens
ziet Hem in een kind en in een zieke’.
[34] Maar ook omdat zieken de meest
directe en praktische uitdaging
vormen voor de tekortkomingen
waar we het eerder over hadden.
Door zich te laten verzorgen, bij te
dragen wat ze kunnen in hun
toestand en niet toe te geven aan een
gevoel niet geliefd te zijn, kunnen ze
een verbindende kracht vormen in
de centra en ervoor zorgen dat
inspanningen worden gebundeld om
degenen die het het meest nodig
hebben te helpen en te verzorgen.
Het gezamenlijke leven in een
centrum dat gebouwd is op deze
fundamenten, zal de liefde van God
uitstralen naar de mensen eromheen
en geleidelijk de deuren openen naar



het thuis dat Hij heeft bereid voor
hen die Hem liefhebben. Als alle
huisgenoten elkaar liefhebben, aldus
de heilige Jozefmaria, zullen alle
centra het thuis vormen dat hij voor
‘zijn’ kinderen wenste. Iedereen zal
dan een heilige honger voelen om
thuis te komen na een dag werken,
en staan te popelen om de straat op
te gaan [...] om te strijden voor
vrede.[35]

[1] Vgl. Fil. 2,7; Mt 20,28.

[2] Vgl. heilige Jozefmaria, Brief,
14-02-1974, nr. 2.

[3] Heilige Jozefmaria, De Smidse, nr.
861

[4] Opus Dei is een familie en
tegelijkertijd een militie. Een familie
verenigd door een vreugdevolle en
vriendelijke genegenheid, en een



militie toebereid voor de geestelijke
strijd (vgl. De spiritu, nr. 64).

[5] Hieraan kan nog een ander
kenmerk van de huidige cultuur
worden toegevoegd, namelijk de
neiging om ‘vrije tijd’ als iets
individualistisch te beschouwen,
zodat alles wat geen werk is draait
om mijn interesses, mijn smaak, mijn
activiteiten, mijn sociale leven, enz.
Een dergelijke houding kan het
gevoel van een warm thuis
ondermijnen.

[6] Vgl. Fernado Ocáriz, Pastorale
brief, 16-02-2023, nr. 9.

[8] Vgl. heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 17.

[9] Vgl. heilige Jozefmaria, Brief 27,
nr. 34, geciteerd in E. Burkhart - J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, vol. III, p. 600.



[10] Vgl. Fernando Ocáriz, Pastoral
letter, 09-01-2018, nr. 8.

[11] De vorming die we gedurende
ons hele leven ontvangen, zonder de
noodzakelijke eisen ervan te
veronachtzamen, kan in grote mate
nieuwe horizonten openen. Als we
ons daarentegen alleen beperken tot
het stellen van eisen en het voldoen
aan eisen, kunnen we uiteindelijk
alleen maar gefocust raken op onze
gebreken en beperkingen en het
belangrijkste vergeten, namelijk
Gods liefde voor ons (vgl. Fernando
Ocáriz, Pastorale brief, 09-01-2018,
nr. 11).

[12] Vgl. Fernando Ocáriz, Pastorale
brief, 09-01-2018, nr. 6.

[13] Vgl. Fernando Ocáriz, Pastorale
brief, 01-11-2019, nrs. 14-17.

[14] Het begrip ‘bijzondere
vriendschap’ kent een lange en
complexe geschiedenis in de



christelijke traditie. Het wordt voor
het eerst genoemd in de geschriften
van de heilige Basil van Caesarea en
ontwikkelt zich in het Westen met de 
Navolging van Christus en de werken
van de heilige Teresa van Avila en de
heilige Franciscus van Sales. Voor
een uitleg van de heilige Jozefmaria
over dit begrip, vgl. De Weg, nr. 366.

[15] Vgl. Fernando Ocáriz, Pastorale
brief, 28-10-2020, nr. 22

[16] Tegelijkertijd zouden
directeuren een grote fout begaan als
ze zouden toestaan dat van een
huisgenoot voortdurend te veel
wordt gevraagd, zonder dat dat echt
noodzakelijk is, en vergeten dat een
dergelijke situatie tijdelijk zou
moeten zijn. De juiste middelen
moeten worden aangewend om
ervoor te zorgen dat er zo snel
mogelijk een einde aan komt (vgl.
heilige Jozefmaria, brief 27, nr. 38).



[17] Vgl. heilige Jozefmaria, brief,
14-02-1974, nr. 2.

[18] Voornemens zijn overbodig als
er sprake is van liefde. Ouders
hoeven zich niet voor te nemen om
van hun kinderen te houden, hun
liefde blijkt uit de manier waarop ze
voor hen zorgen (vgl. heilige
Jozefmaria, aantekenngen van een
familiebijeenkomst, in S. Bernal, 
Monseñor Josemaría Escrivá de
Balaguer. Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei; Rialp, Madrid
1980, 6th ed., p. 37).

[19] Vgl. heilige Jozefmaria, Growing
on the Inside, nrs. 233-239 (AGP,
biblioteca, P12).

[20] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 296.

[21] Echt vermoeiend zijn trots en in
kringetjes om onszelf heen draaien.
En het is niet alleen vermoeiend voor
onszelf, het belemmert ook de ziel



om dichter bij God te komen. (vgl.
zalige Don Álvaro, in Crónica,
XI-1989, p. 1141; AGP, Biblioteca P01).

[22] Heilige Jozefmaria, De Smidse,
nr. 835.

[23] Ibid, nr. 861.

[24] Vgl. Fernando Ocáriz, Pastorale
brief, 16-02-2023, nrs. 3-6.

[25] Ibid, nrs. 7-8.

[26] De heilige Jozef is een geweldig
voorbeeld hiervan (vgl. heilige
Jozefmaria, in A. Vázquez de Prada, 
The Founder of Opus Dei (III).

[27] Vgl. Fernando Ocáriz, Pastorale
brief, 28-10-2020, nr. 15.

[28] Vgl. heilige Jozefmaria, brief 27,
nr. 39.

[29] ‘”Ik had niet verwacht dat jullie
allemaal zo opgeruimd zouden zijn”,
hoorde ik opmerken. Van oudsher



kennen we de duivelse poging van de
vijanden van Christus om
onvermoeibaar het gerucht in de
wereld te helpen, dat mensen die
zich aan God hebben gegeven
“gefrustreerd” zijn. En
ongelukkigerwijze geven sommigen
die “goed” willen zijn hun een
klankbord met hun “sombere
deugden”. Wij danken U, Heer, dat U
hebt willen rekenen op ons
gelukkige, blijde leven om die valse
karikatuur uit te wissen. Ik vraag u
verder, dat we dit niet mogen
vergeten’ (heilige Jozefmaria, De
Voor, nr. 58).

[30] Vgl. heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 19-03-1961, in 
Crónica II-1993, p. 189 (AGP,
Biblioteca, P01).

[31] Heilige Jozefmaria, Gesprekken
met Mgr. Escrivá, nr. 4.



[32] Vgl. zalige Don Álvaro, Family
Letters, nr. 377 (AGP, Biblioteca, P17).

[33] Vgl. Fernando Ocáriz, Pastorale
brief, 16-02-2023, nr. 14.

[34] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
419.

[35] Heilige Jozefmaria, Crónica
VII-1956, p. 7 (AGP, Biblioteca P01).

Carlos Ayxelá

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/van-de-centra-een-thuis-
maken-ii/ (1-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/van-de-centra-een-thuis-maken-ii/
https://opusdei.org/nl-be/article/van-de-centra-een-thuis-maken-ii/
https://opusdei.org/nl-be/article/van-de-centra-een-thuis-maken-ii/

	Van de centra een thuis maken (II)

