opusdei.org

Van de centra een
thuis maken (I)

Open, lichte en vreugdevolle
huizen, dat is wat God wil. Dit is
de eerste aflevering van
overwegingen over samenleven
binnen de centra van het Opus
Dei.

29-11-2023

‘Mijn dochter, ik zou voor jou toch
een onderdak moeten zoeken, waar
je gelukkig kunt zijn.” (Ruth 3,1).
Deze liefdevolle woorden richtte
Naomi tot haar schoondochter Ruth
en weerspiegelen het universele



verlangen naar een thuis. Een plek
waar we ons geliefd en begrepen
voelen en ons weer op kunnen laden.
‘Elk christelijk thuis zou een oase van
vrede moeten zijn waar, boven de
kleine tegenslagen van het dagelijks
leven uit, diepe en oprechte liefde
heerst, een diepe vrede, als vrucht
van een geloof dat in alle
oprechtheid wordt beleefd’,[1] aldus
de heilige Jozefmaria.

Het Hebreeuwse woord ‘bayit’, dat
huis of constructie betekent, wordt in
de Schrift ook wel gebruikt om
‘familie’ aan te duiden. Zo verwijzen
bijvoorbeeld het ‘huis van

Jakob’ (vgl. Jer 2,4) en het ‘huis van
Isaak’ (vgl. Amos 7,16) naar de
geslachten en families van deze
aartsvaders. Ook in onze tijden heeft
‘huis’ in meerdere talen regelmatig
de betekenis van behoren tot een
familie. Als van iemand wordt
gezegd dat hij of zij van bepaalde
huize komt, betekent dat meer dan



alleen een fysieke locatie. Het staat
voor een stabiele kring van
onvoorwaardelijke en goede relaties
die hem in staat stellen zichzelf als
persoon te herkennen in openheid
naar de wereld. In zo 'n thuis vind je
onderdak en onvoorwaardelijke
liefde. Je voelt je geliefd simpelweg
omdat je er deel van uitmaakt.

Het zal als een thuis zijn

Bij een familie horen vormt een deel
van iemands identiteit. In het Opus
Dei weten we dat we deel uitmaken
van de grote familie[2] die de Kerk is.
Wij allen in het Opus Deli, zo schreef
de heilige Jozefmaria, vormen één
familie ook al wonen we niet onder
hetzelfde dak. Net als de eerste
christenen zijn wij één van hart en
één van ziel (verg. Handelingen
4,32), niemand van het Werk zou
gevoelens van verbittering of
onverschilligheid mogen koesteren.
[3] We weten dat we tot Gods familie



behoren, op weg naar onze
uiteindelijke bestemming en thuis,
waar al Gods zonen en dochters
zullen worden samengebracht.

Hoewel we weinig weten over wat
God heeft bereid voor hen die van
Hem houden, hint Hij erop dat het
zal zijn als een thuis. Tijdens het
Laatste Avondmaal zei Jezus: ‘Laat
uw hart niet verontrust worden. Gij
gelooft in God, gelooft ook in Mij. In
het huis van mijn Vader is ruimte
voor velen. Ware dit niet zo, dan zou
Ik het u hebben gezegd, want Ik ga
heen om een plaats voor u te
bereiden. En als Ik ben heengegaan
en een plaats voor u heb bereid, kom
Ik terug om u op te nemen bij Mij,
opdat ook gij zult zijn waar Ik

ben’ (Joh 14,1-3). Laten we ons
voorbereiden op een thuis dat ons in
dit leven wordt beloofd, door elke
dag in liefde en saamhorigheid te
leven en zo te werken aan de
bouwstenen voor dat toekomstige



thuis. Het creéren van een thuis in
dit leven is geen optioneel
voorproefje van iets dat later zal
komen, maar een noodzakelijke
voorbereiding om ons hart
uiteindelijk volledig te kunnen
openen voor onze vereniging met
God. Want er bestaat een reéle
mogelijkheid dat we ons afsluiten
voor dit geschenk, dat we de
bereidheid om lief te hebben in
onszelf vernietigen.[4]

We leren thuis wat
onvoorwaardelijke liefde is, en dit
kan ons helpen om iets te begrijpen
van de onmetelijkheid van Gods
liefde. De heilige Jozefmaria
benadrukte de onderlinge
samenhang tussen menselijke liefde
en goddelijke liefde. ‘Heb de Heer
hartstochtelijk lief. Houd ontzettend
veel van Hem! Ik durf te beweren dat
voornemens overbodig zijn als er
liefde is. Mijn ouders — denk maar
aan je eigen ouders - hoefden zich



niet voor te nemen om van mij te
houden, en dat ze van me hielden
merkte ik dagelijks, tot in de kleinste
details! Wij kunnen en moeten God
met dit mensenhart beminnen’.[5]

Een belangrijk deel van de
evangelisatiemissie die aan het Opus
Del is toevertrouwd, bestaat daarom
uit het creéren van een thuis. Voor
don Alvaro was deze ‘familiesfeer’ zo
essentieel dat al zijn ‘dochters’ en
‘zonen’ deze altijd en in alle
omstandigheden zouden moeten
uitdragen.[6] Het creéren van een
familiesfeer, van een familie van de
kinderen van God, brengt een nieuw
soort logica in de wereld, een manier
van liefthebben die harten
voorbereidt op de dag waarop God
‘alles in allen’ zal zijn (cf. 1 Kor
15,28).

Onze huizen, aldus de Vader in een
van zijn brieven, moeten licht en
vrolijk zijn. Het moeten gastvrije



huizen zijn, waar velen welkom zijn,
ook mensen die misschien de
warmte van een thuis missen.[7] De
huizen van surnumerairs en
geassocieerden, evenals de centra
van het Opus Dei, zouden een
hartelijk sfeer moeten uitstralen.
Deze tekst, die is opgesplitst in twee
delen, wil inzichten geven voor
bezinning op de wijze van
samenleven in de centra. Veel van
wat hier wordt gezegd kan echter
worden toegepast op het leven in
ieder gezin.

In het nu en in alle vrijheid, omdat
God het wil

Er zijn veel manieren om een thuis te
creéren, maar deze hebben allemaal
een aantal gemeenschappelijke
kenmerken. Eerst en vooral zijn een
thuis en een gezin geen statische
realiteit, maar meer een te
bewandelen weg en een voortdurend
proces waaraan gewerkt moet



worden. Het eerdergenoemde
Hebreeuwse woord ‘bayit’ is afgeleid
van ‘banah’, wat ‘bouwen’ betekent.
Een huis moet worden gebouwd, en
aan een thuis moet worden gewerkt.
Een thuis wordt niet alleen gevormd
door de externe omstandigheden en
beperkingen van de verschillende
gezinsleden, maar ook door de zorg
en aandacht die ze voor elkaar
hebben. Met andere woorden, slechts
een deel van wat een gezin voedt kan
in een voorraadkast worden
opgeslagen. Hoewel goede
herinneringen, vooral uit onze
kindertijd toen we nog thuis bij onze
ouders woonden, ons positief
kunnen vormen,[8] kunnen families
niet leven van herinneringen alleen.

Als gezinnen zichzelf niet blijven
ontwikkelen en niet elke dag willen
groeien in de onderlinge relaties
tussen de verschillende gezinsleden,
kunnen ze een schijn van goede
verstandhouding ophouden maar in



feite een optelsom van geisoleerde
individuen worden. Dingen die in het
verleden iets betekenden, worden
dan alleen in stand gehouden door
een vage eerbied voor de familie. De
ervaring leert ons dat dit langzame
proces van uit elkaar groeien vaak
komt door een steeds sterker
wordende individualistische houding
in relaties, waardoor we de waarde
van delen uit het oog verliezen. Een
gezin kan zichzelf zo niet meer
vernieuwen en vervalt in een
herhaling van verplicht bij elkaar
komen, waardoor het samenzijn niet
meer wordt beleefd en de geest niet
meer voedt. Het gezinsleven kan dan
een officieel, voorspelbaar en
uiteindelijk belastend karakter
krijgen.

Aan een gezond en harmonieus gezin
moet iedere dag worden gewerkt.
Een goede harmonie betekent niet de
afwezigheid van problemen. Net
zoals we nooit volmaakt heilig zullen



zijn in dit leven, zal geen enkel gezin
in de wereld, behalve het heilig
huisgezin in Nazareth, waarvan we
een ‘klein deeltje’ zouden willen
uitmaken, volmaakt harmonieus zijn
totdat we in de hemel zijn. De
voortdurende kwetsbaarheden
waarmee gezinnen te maken krijgen,
zijn een stimulans om er elke dag
aan te werken om het gezinsleven
levendig te houden. Deze inspanning
kan worden gezien als ons antwoord
op wat Jezus over zichzelf zei: ‘de
Mensenzoon heeft niets waar Hij zijn
hoofd op kan laten rusten’ (Mt 8,20).
Ieder gezin is geroepen om een
plaats van rust te zijn, maar de
gezinsleden moeten waakzaam
blijven om het levendig te houden.

Dit dynamische karakter van het
gezinsleven brengt ons tot een
tweede kenmerk: de verschillende
gezinsleden bouwen in vrijheid aan
een goed gezinsleven. Een gezin
wordt niet gedefinieerd als een groep



individuen die samenleven op
eenzelfde plek, maar als een familie
waarvan de leden bezield door
eenzelfde liefde in gemeenschap
leven. Elk gezinslid is geroepen elke
dag met zijn of haar unieke,
persoonlijke en onvervangbare
bijdrage te blijven ‘bouwen’ aan het
gezin. Zo wordt een sfeer van
naastenliefde gecreéerd waarin ieder
de genegenheid van de ander
versterkt en we samen die enorme
liefde ervaren die de Heer ons heeft
beloofd (vgl. Mt 19,29).[9] In een
gezin is sprake van een gezamenlijke
vrije wil, omdat er een gedeelde wil
is om het gezinsleven levendig te
houden, en van een gezamenlijke
keuze, omdat er overeenstemming is
over de voorwaarden van wat wordt
opgebouwd. Vaak is het zelfs nodig
om expliciet te maken waaraan
gewerkt moet worden of waar geen
aandacht meer aan besteed hoeft te
worden.



Het derde en belangrijkste kenmerk
is dat we een thuis creéren en een
gezin stichten omdat God dat wil. In
het Opus Dei ligt de basis van dit
proces van een thuis creéren in een
uitnodiging van God en onze vrije,
persoonlijke beslissing om daarop in
te gaan. Werken aan een thuis maakt
deel uit van de missie die God ons
heeft toevertrouwd. Werk is zeker
een scharnier van onze heiliging,
maar het heeft een diepere en meer
omvattende betekenis. Het vormt het
fundament van ons geestelijke leven
en ons doordrongen raken van onze
goddelijke verwantschap. Als
kinderen van God maken we deel uit
van een familie. We behoren tot Gods
huis en Gods familie en als we
ernaar streven om elkaar lief te
hebben, te begrijpen, te vergeven en
te dienen, zullen we ook concreet, in
de gemeenschap van de heiligen,
bijdragen aan de eenheid van alle
gelovigen en van de hele mensheid.
[10]



Het gezinsleven is daarom geen
bijkomstigheid, maar een van de
fundamentele plekken waar
iedereen geroepen is om Christus te
zijn voor zijn broeders en zusters.
Hoe wij omgaan met de mensen die
God heeft uitgekozen om ons huis
mee te delen, kan licht werpen op
ons antwoord op de roepstem van
God. De heilige Jozefmaria
waarschuwde ons in niet mis te
verstane bewoordingen voor het
risico van heiligheid zonder oprechte
openheid naar anderen. Het kan ook
ons overkomen dat, ondanks onze
strijd op verschillende fronten, we
toch soms moeten toegeven: ‘je bent
geen goede zoon, geen goede broer,
geen goede kameraad, geen goede
vriend, geen goede collega. En omdat
je op een verkeerde manier houdt
van “jouw eigen soort van
heiligheid” ben je afgunstig. Je “offert
jezelf op” in vele kleine dingen die
een persoonlijke betekenis voor je
hebben, daarom zit je vast aan je ik,



aan je eigen persoon, en leef je
uiteindelijk niet voor God, noch voor
anderen, alleen maar voor jezelf’.
[11]

Deze woorden lijken op die aan de
engel van de kerk in Efeze: ‘Ik ken
uw daden, uw inspanning en uw
standvastigheid. Ik weet dat gij
slechte mensen niet kunt verdragen.
Hen die zich apostelen noemen en
het niet zijn, hebt gij op de proef
gesteld en leugenaars bevonden. Ook
hebt gij standvastigheid; gij hebt om
Mijnentwil zware lasten gedragen,
zonder te bezwijken. Maar Ik heb
tegen u, dat gij uw eerste liefde hebt
opgegeven’ (Openb. 2,2-4). Ook de
Vader heeft ons uitgenodigd om
hierover na te denken. Als we soms
merken dat het gezinsleven
vermoeiend is, zouden we oprecht
moeten zoeken naar de oorzaak van
deze vermoeidheid om deze te
verhelpen: overwegen of het alleen
te wijten is aan een tekort aan



materiéle middelen, of aan
natuurlijke inspanning die de zorg
voor anderen met zich mee kan
brengen; of dat het mogelijk ook te
wijten is aan een verflauwen van
genegenheid.[12]

Het gezinsleven is dan ook niet iets
dat alleen beleefd moet worden op
uitzonderlijke momenten wanneer
we meer tijd hebben, tijdens
vakanties of wanneer er minder
werkdruk is. Intensief werken kan
juist de voorwaarden scheppen voor
een gezond gezinsleven. In dit
verband schreef onze Vader dat
kinderen van God, in het Werk,
zouden moeten leren om goede
instrumenten te zijn, waardoor zij in
staat worden gesteld om actief deel
te nemen aan de nobele strijd met
hun naasten en om hun weg te
vinden in het leven, te midden van
onvermijdelijke professionele
botsingen, die helpen om trots,
naiviteit en onervarenheid te



overwinnen.[13] Zo kan de harde
realiteit van het beroepsleven,
getemperd door gebed en verzacht
door een sterke vriendschap met
anderen, voor ieder een bron zijn om
op een natuurlijke manier een
persoonlijke bijdrage te kunnen
leveren aan het gezinsleven.

Juist een fijngevoelige en sterke
vriendschap leidt vaak tot een
beslissing om onszelf te geven. Ja,
onze genegenheid voor elkaar kan de
eerste vragen in harten van mensen
wakker maken. ‘Hieruit zullen allen
kunnen opmaken dat gij mijn
leerlingen zijt: als gij de liefde onder
elkaar bewaart’, zei Jezus tegen zijn
apostelen (Joh 13,35). Al van de
eerste generaties christenen waren
anderen onder de indruk van hoe zij
elkaar liefhadden, ondanks de
moeilijkheden en interne conflicten
waarmee ze te maken hadden.[14]
Onze evangeliserende kracht zou
hier dus van doordrongen moeten



raken, het gaat niet om een strategie
of een pastoraal plan maar om een
authentieke trouw aan het evangelie.

[1] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 22.

[2] Vgl. Paus Franciscus, Toespraak,
6-5-2019.

[3] Vgl. heilige Jozefmaria, Brief 11,
nr. 23.

[4] Vgl. Paus Benedictus XVI,
encycliek Spe Salvi, nr. 45.

[5] Heilige Jozefmaria, De Smidse, nr.
503. Zie ook Christus komt langs, nrs.
142 en 166.

[6] Vgl. zalige. Alvaro del Portillo,
Brief, 1-12-1985, in Family Letters I,
no. 204 (AGP, library, P17).



[7] Vgl. Mgr. Fernando Ocariz,
Pastorale brief, 16-2-2023, nr. 16.

[8] Vgl. Fjodor Dostojevski, The
Brothers Karamazov (De gebroeders
Karamazov), Bantam BooKks,
translated by Andrew R. MacAndrew,
pg. 934.

[9] Vgl. Mgr. Fernando Ocariz,
Pastorale brief, 16-2-2023, nr. 6.

[10] Vgl. Mgr. Fernando Ocariz,
Pastorale brief, 16-2-2023, nr. 16.

[11] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
739.

[12] Vgl. Mgr. Fernando Ocariz,
Pastorale brief, 16-2-2023, nr. 15.

[13] Vgl. Heilige Jozefmaria, Brief 27,
nr. 73.

[14] Vgl. Tertullianus, Apologeticum,
nr. 39 (PL 1).

Carlos Ayxela



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/van-de-centra-een-thuis-
maken-i/ (1-2-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/van-de-centra-een-thuis-maken-i/
https://opusdei.org/nl-be/article/van-de-centra-een-thuis-maken-i/
https://opusdei.org/nl-be/article/van-de-centra-een-thuis-maken-i/

	Van de centra een thuis maken (I)

