
opusdei.org

Uitspraken van
Joseph Ratzinger

In het boek “Zout der aarde”
gaat journalist Peeter Seewald
in gesprek met de toenmalige
kardinaal Joseph Razinger over
het christendom en de
katholieke Kerk aan het einde
van het millennium. Hier
volgen enkele citaten van de
inmiddels nieuwe paus.

20-4-2005

Het katholieke geloof



Men denkt dat de kerk een erg oud
en intussen dichtgeslibd systeem is,
dat zich steeds meer afsluit en zich
verhard, als het ware een pantser
bouwt dat het eigen leven dooddrukt.
Die indruk hebben veel mensen.
Maar anderszins te erkennen dat
hier iets fris en moedigs of
grootmoedigs wacht, iets dat een
ontsnapping uit hun vastgeroeste
levensgewoonten biedt, dat lukt veel
mensen niet. Juist zij die de ervaring
van het moderne leven helemaal
hebben doorstaan, zien dat echter
wel. (…) Er moet hierover een
bewustzijn ontstaan dat we
inderdaad het christendom in hoge
mate helemaal niet meer kennen.

p. 19

Het geloof in God als de Schepper
staat centraal in het katholicisme.
Daaruit volgt dan het geloof in de
eenheid van het mens-zijn in alle
mensen en in de gelijkheid van de



menselijke waardigheid. Of men het
katholicisme als levenssysteem in
één formule vast kan leggen,
betwijfel ik. Men kan proberen de
essentiële elementen op te schrijven,
maar er wordt meer verlangd dan
louter kennis vergaren, zoals ik dat
doe als ik bijvoorbeeld een
partijprogramma lees. (…) Ik zou
zeggen dat alles pas begrijpelijk
wordt als men zich daadwerkelijk
ook op deze weg begeeft. Denken en
leven horen bij elkaar, anders kan
men, naar mijn mening, het
katholicisme niet begrijpen.

p. 20-21

De stem van God

Hij doet het niet luidkeels. Maar Hij
doet het toch steeds weer, Het komt
er natuurlijk ook op aan dat de
ontvanger, om het maar zo te
noemen, op de zender staat
afgesteld. En door onze gemiddelde
manier van leven en denken hebben



we zoveel stoorzenders dat we het
signaal niet kunnen horen. We zijn
dan ook zo vervreemd dat we het
helemaal niet zonder meer als het
Zijne herkennen. Maar ik zou toch
willen stellen dat iedereen die
enigszins opmerkzaam is, zèlf kan
beleven en constateren: Hij heeft het
nu tegen mij. En dat is een kans voor
mij om Hem te leren kennen. Juist in
catastrofale omstandigheden kan Hij
plotseling doorbreken als ik oplet en
als er iemand is om me te helpen het
te ontcijferen. Hij spreekt natuurlijk
niet luidkeels, maar Hij spreekt door
tekens en voorvallen in ons leven,
door medemensen. Enige
oplettendheid hoort daar bepaald bij
en ook dat men zich niet helemaal in
beslag laat nemen door alle
oppervlakkige zaken.

p. 31-32

Tegenwoordig heerst er bij de meeste
mensen een bepaalde ‘doorsnee’-



ideologie die erop is gericht dat men
een bepaalde levensstandaard moet
bereiken, dat men zichzelf moet
kunnen verwezenlijken in de dingen
die men wenst, waar men van houdt
en dat daarin God uiteindelijk slechts
een onbekende grootheid is die
eigenlijk niet meetelt. En daar komt
dan nog bij dat de moraal veeleer
ontstaat uit toeval en uit de
berekening van het geluk. Deze
‘doorsnee’-ideologie waarmee we
tegenwoordig leven, en die zich van
dag tot dag aan ons opdringt, verleidt
ons tot zekerheden die de mens in
principe van het wezenlijke
afsluiten. (…) In zoverre moeten we
de moed hebben, ook tegen datgene
wat als ‘normaal’ wordt beschouwd
op te staan en het geloof in zijn
eenvoud te herontdekken.

p. 31-32

Roeping



Er was in elk geval geen sprake van
een flitsend ogenblik van openbaring
waardoor ik me realiseerde dat ik
priester moest worden. Integendeel,
het is zeer langzaam in mij gegroeid
en het moest ook altijd weer
opnieuw worden overwogen en
opnieuw worden verworven. Ik zou
het moment van de beslissing ook
niet kunnen dateren. Maar het
gevoel dat God met iedere mens iets
van plan is, ook met mij, is me al
vroeg duidelijk geworden, en
langzamerhand werd het me
duidelijk dat wat Hij met mij van
plan was, te maken had met het
priesterschap.

Openbaring in de klassieke
betekenis, half mystiek of zo, zoiets
heb ik niet gehad. Ik ben een heel
normaal christelijk mens. Maar in
bredere zin verlicht het geloof
natuurlijk de mens.

p. 55



Waarheid

Dit thema stond niet vanaf het begin
zo centraal voor mij. Ik heb in de
loop van mijn geestelijke loopbaan
zeer sterk het probleem ervaren of
het eigenlijk niet aanmatigend is om
te stellen dat we de waarheid
kunnen kennen, gezien al onze
beperkingen. Ik vroeg me natuurlijk
af in hoeverre het niet beter was
deze categorie verder terug te
dringen. Als ik dan op deze vraag
inging, dan kon ik zeker zien en ook
begrijpen dat het afstand nemen van
de waarheid niets oplost, maar
integendeel leidt tot de dictatuur van
de willekeur. Alles wat dan over kan
blijven is eigenlijk slechts door ons
beslist en vervangbaar. De mens
verlaagt zichzelf als hij de waarheid
niet onder ogen kan zien; als alles
eigenlijk louter een product van
afzonderlijke of collectieve beslissing
is.



p. 67

Vaticanum II

Tussen dat wat de concilievaders
wilden en dat wat aan de
openbaarheid is prijsgegeven en wat
vervolgens zijn stempel op het
algemene bewustzijn heeft gedrukt,
bestond een behoorlijk verschil. De
vaders wilden het geloof ‘agiorneren’
– maar het ook juist daardoor in als
zijn kracht aanbieden. In plaats
daarvan werd steeds meer de indruk
gevormd dat de vernieuwing er in
zou bestaan dat we simpelweg
ballast wegwerpen; dat we ons
lichter maken, zodat de eigenlijke
vernieuwing nu niet leek te bestaan
in een radicalisering van het geloof,
maar in een soort verdunning van
het geloof.

Dat echter door slechts minder
ballast, aanpassingen en concessies
niet voor de juiste vorm van
bundeling, vereenvoudiging en



verdieping is gekozen, wordt nu
steeds duidelijker. Dat wil zeggen, er
zijn eigenlijk twee concepten van
vernieuwing. Het ene concept is
meer afstand te doen van uiterlijke
macht en uiterlijke factoren om zo
des te meer volgens het geloof te
leven. Het andere bestaat er in om de
geschiedenis gemakkelijker te
maken, om het maar eens bijna
karikaturaal te zeggen; en dan gaat
het natuurlijk fout.

p. 74-75

Interne kerkdebatten

De interne kerkdebatten hebben zich
aan een paar themata gewijd en
hebben daardoor de grote
uitdagingen van onze tijd naast zich
neergelegd. Waar men ook naartoe
gaat, waar een forum bijeenkomt of
iets anders, men weet al welke
vragen gesteld zullen worden:
celibaat, wijding van vrouwen en
gescheiden mensen die hertrouwd



zijn. Dat zijn alleszins ernstige
vragen. Maar er is, om het maar zo te
zeggen, een permanente kerkelijke
zelfwerkzaamheid met een paar
vaste punten. Daarbij wordt er te
weinig opgelet dat er buiten tachtig
procent niet-christenen staan die
wachten op het evangelie of voor wie
in ieder geval het evangelie ook is
bestemd en dat we ons niet
voortdurend met onze eigen
problemen moeten kwellen, maar
ons moeten afvragen: Hoe kunnen
wij, als christenen, in deze tijd en in
deze wereld tot uitdrukking brengen
wat we geloven en daardoor die
mensen wat zeggen.

In het kerkelijke bewustzijn heeft
zich, in ieder geval in Duitsland, een
enorme vernauwing voorgedaan. We
kijken alleen maar naar onszelf,
houden ons met onszelf bezig, likken
onze wonden, willen voor onszelf de
mooie kerk bouwen en zien amper
meer dat die kerk er niet voor



zichzelf is, maar dat we een woord
hebben dat de wereld iets te melden
heeft en dat gehoord zou moeten
worden, dat iets zou kunnen geven.
Wij vergeten te veel onze eigenlijke
taken.

p. 157

Kerk in Nederland en België

De kerkelijke situatie is in Nederland
en België, ondanks belangrijke
gemeenschappelijke kenmerken, vrij
verschillend.; in zoverre is op
kerkelijk gebied de formulering
‘Nederland in België’
polyinterpretabel. Als men hem
desondanks wil gebruiken, dan moet
men als eerste zeggen: Het eventuele
leren mag zich niet beperken tot een
geïdealiseerde situatie van een
bepaald historisch ogenblik, maar
men moet een ontwikkelingslijn –
laten we zeggen: van de jaren twintig
tot heden – voor ogen hebben, om



van daaruit duidelijker de oorzaken
en gevolgen te kunnen beoordelen.

De Nederlandse catechismus was
ongetwijfeld een indrukwekkend
boek; hij was zeer goed geschreven
en kon ongetwijfeld deuren openen
voor de ontmoeting met Jezus en
voor het geloof in Hem. Hij was
echter zeer sterk aan een bepaald
historisch moment gebonden en is
dan ook zeer snel door de
verdergaande radicalisering van de
theologie achterhaald, zodat hij al
snel niet meer weer gebruikt.
Misschien hebben de bezwaren uit
Rome hem nog een tijd lang als
nieuw doen laten overkomen,
hoewel hij eigenlijk allang niet meer
in de mode was.

Op het Tweede Vaticaans Concilie
waren het inderdaad theologen uit
Leuven die grote invloed hebben
gehad op de teksten, omdat hun
theologie – beter dan andere



theologische scholen – een brug kon
leggen tussen de traditionele
theologie en de nieuwe
ontwikkelingen. Ondertussen is de
situatie aan de thans twee Leuvense
faculteiten niet vergelijkbaar met die
van de conciliejaren. Hoe men ook
hun huidige werk beoordeelt, ze
kunnen in ieder geval niet worden
vereenzelvigd met de ‘meesters’ van
het concilie. De bekendste
‘Nederlandse’ theoloog, de
dominicaan Edward Schillebeeckx, is
overigens van huis uit een Belg, zijn
voor- en naconciliaire werken
behoren tot verschillende werelden.

Op het ogenblik is de theologie in
Nederland, die ook lijdt onder een
grote terugloop van studenten, stiller
geworden, wat trouwens helemaal
geen slecht teken is. Want theologie
die politiek gezien sensationeel is, is
bijna altijd slechte theologie. Van de
kerk in Nederland kunnen wij in
zoverre leren dat daar – zoals eerder



gezegd – het radicalisme zijn werk
grondig heeft gedaan en nu
begonnen is aan een nieuwe
opbouw. Men kan daar, waar de
dingen sneller gegaan zijn dan
ergens anders, duidelijker dan
ergens anders, zien wat ontwricht en
waarvan de kerk werkelijk leeft.
Tegenwoordig beroepen zogenaamde
radicale hervormers zich nog slechts
ongaarne op Nederland: Zij
garanderen ons dat hun vorm van
radicalisme niet tot dezelfde
resultaten zal leiden, zoals deze daar
zijn opgetreden. En zij willen niet,
dat wij zien, hoe daar het verlaten
van hun posities, de mogelijkheid
creëert voor een nieuw begin.

p. 163-165

Geluk

Uiteindelijk staat hier weer de
fundamentele vraag ter discussie:
Hoe wordt de mens gelukkig? Hoe
leeft hij op de juiste manier? Is het



waar dat hij zelf slechts de maatstaf
mag zijn om gelukkig te kunnen zijn?

Onlangs heb ik het er met vrienden
over gehad dat men hier in de streek
Frascati op het punt staat de
wijnranken te snoeien en dat ze
alleen vruchten dragen als ze elk jaar
worden gesnoeid, dat het snoeien bij
het dragen van vruchten hoort. Ut
het Evangelie, Johannes 15, wordt
ons onmiddellijk een gelijkenis
duidelijk met zowel het menselijk
bestaan als ook met de kerk. Als men
de moed niet heeft om te snoeien,
dan groeien er louter nog bladeren.
Als we dat op de kerk betrekken: Dan
is er louter nog papier en ontstaan er
eigenlijk geen leven meer uit.

Maar laten we het eens met de
woorden van Christus zeggen, die
ons vertelt: Juist als je denkt dat je
jezelf moet bezitten en verdedigen,
juist dan maak je jezelf kapot. Omdat
je toch niet als een eiland van één



zelf dat op zichzelf staat, bent
gebouwd, maar omdat je bent
gebouwd voor de liefde, en daarom
om te geven, om je te onthouden, om
jezelf te snoeien. Alleen als je je geeft,
jezelf verliest, zoals Christus het
uitdrukt, zul je kunnen leven.

p. 169-170

Bron: Kardinaal Joseph Ratzinger, 
Zout der aarde, Ten Have, Baarn
1997

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/uitspraken-van-joseph-
ratzinger/ (9-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/uitspraken-van-joseph-ratzinger/
https://opusdei.org/nl-be/article/uitspraken-van-joseph-ratzinger/
https://opusdei.org/nl-be/article/uitspraken-van-joseph-ratzinger/

	Uitspraken van Joseph Ratzinger

