opusdei.org

Thema 21: Doopsel
en Vormsel

Door het doopsel wordt de
dopeling opgenomen in het
leven, dood en verrijzenis van
Christus en in zijn
verlossingswerk. Dit sacrament
laat in de christen een
onuitwisbaar geestelijk
merkteken achter waardoor de
gedoopte bij Christus hoort.
Door het vormsel nemen
christenen vollediger deel aan
de zending van Christus en aan
de volheid van de Heilige Geest.
Een gedoopte en gevormde
christen is bestemd om deel te
nemen aan de
evangelisatiemissie van de Kerk



krachtens deze twee
sacramenten .

21-11-2022

Doop: bijbelse grondslagen en
instelling

Van de vele voorstellingen van de
doop in het Oude Testament springen
er drie uit, omdat het Nieuwe
Testament ze expliciet beschrijft als
zinspelingen op dit sacrament. Deze
drie Bijbelse beelden zijn de
universele zondvloed, de oversteek
van de Rode Zee en de besnijdenis
(vgl. 1 Pet 3,20-21; 1 Kor 10,1; Kol
2,11-12). In de bediening van
Johannes de Doper is het ritueel van
het water verbonden met leerstellige
voorbereiding, bekering en het
verlangen naar genade. Zo onthult
het doopsel van Johannes, hoewel hij
geen heilbrengende werking heeft,



enkele van de pijlers van het
toekomstige christelijke
catechumenaat.

Jezus wordt aan het begin van zijn
openbare leven gedoopt in het water
van de Jordaan (vgl. Mt 3,13-17), niet
uit noodzaak, maar uit verlossende
solidariteit. Daar wordt definitief
aangetoond dat water het materiéle
element is van het sacramentele
teken van het Doopsel. De hemelen
worden geopend, de Geest daalt neer
in de vorm van een duif en de stem
van God de Vader bevestigt de
goddelijke zoonschap van Christus.
Deze gebeurtenissen, die
plaatsvinden in het Hoofd van de
toekomstige Kerk, tonen ons het
mysterie van wat later op
sacramentele wijze tot stand zal
worden gebracht in de leden van de
Kerk.

Later, in zijn ontmoeting met
Nicodemus, wijst Jezus op de



spirituele band tussen het doopwater
en de verlossing, waaruit de
noodzaak van het Doopsel
voortkomt: “als iemand niet geboren
wordt uit water en geest, kan hij het
Rijk Gods niet binnengaan" (Joh 3,5).

Het Paasmysterie van Christus geeft
het Doopsel zijn verlossende waarde.
Jezus had in feite "reeds gesproken
over zijn lijden dat Hij te Jeruzalem
zou ondergaan, als over een
"doopsel" waarmee Hij gedoopt
moest worden (Mc. 10, 38). Het bloed
en het water dat uit de doorstoken
zijde van de gekruisigde Jezus
vloeiden (Joh 19, 34), zijn
voorafbeeldingen van het Doopsel en
de Eucharistie, Sacramenten van het
nieuwe leven." (Catechismus, 1225).

Voordat Hij naar de hemel opsteeg,
zel de Heer Jezus tegen de apostelen:
“Gaat dus en maakt alle volkeren tot
mijn leerlingen en doopt hen in de
naam van de Vader en de Zoon en de



heilige Geest en leert hun te
onderhouden alles wat Ik u bevolen
heb. Ziet, Ik ben met u alle dagen tot
aan de voleinding der wereld” (Mt
28,19-20). De leerlingen volgen dit
gebod trouw op vanaf Pinksteren.
Deze opdracht verwijst naar het
primaire doel van evangelisatie en is
tot op de dag van vandaag nog steeds
relevant.

In zijn commentaar op deze teksten
zegt St. Thomas van Aquino dat het
doopsel uit verschillende onderdelen
bestaat. Wat het sacrament betreft:
de instelling vond plaats bij het
doopsel van Christus; de noodzaak
van het doopsel werd bevestigd in
het evangelie van Johannes (Joh 3,5);
de praktijk van dit sacrament begon
toen Jezus zijn leerlingen wegzond
om te prediken en te dopen; De
effectiviteit ervan komt van de Passie
van Christus; Ten slotte wordt in het
evangelie van Matteus (Mt 28,19)



verklaard dat het voor alle mannen
en vrouwen bedoeld is.

Rechtvaardiging en de gevolgen
van de doop

We lezen in de brief aan de
Romeinen (Rom 6,3-4): “Gij weet
toch, dat de doop, waardoor wij een
zijn geworden met Christus Jezus,
ons heeft doen delen in zijn dood?
Door de doop in zijn dood zijn wij
met Hem begraven, opdat ook wij,
zoals Christus door de macht van zijn
Vader uit de doden is opgewekt, een
nieuw leven zouden leiden.” Doordat
het doopsel de gelovigen opneemt in
het leven, de dood en de opstanding
van Christus en zijn reddend
handelen, brengt het de gave van
rechtvaardiging met zich mee. Deze
waarheid staat in de brief aan de
Kolossenzen (Kol 2,12): “In de doop
zijt gij met Hem begraven, maar ook
met Hem verrezen, door uw geloof in
de kracht van God die Hem uit de



dood deed opstaan.” Deze tekst voegt,
in vergelijking met de eerder
genoemde tekst uit de Brief aan de
Romeinen, een dimensie toe omtrent
de rol van het geloof. Door deze
theologische deugd, samen met de
ritus van het water, "bekleden we
ons met Christus", zoals Galaten (Gal
3,26-27) bevestigt: “Want gij zijt allen
kinderen van God door het geloof in
Christus Jezus. Want gij allen die in
Christus zijt gedoopt, zijt met
Christus bekleed.”

De rechtvaardiging die in het doopsel
plaatsvindt, leidt tot specifieke
effecten in de ziel van de christen. De
theologie maakt daarbij onderscheid
tussen genezende en verheffende
effecten. Het eerste effect verwijst
naar de vergeving van zonden, zoals
St. Petrus' prediking benadrukt:
“Petrus gaf hun ten antwoord:
“Bekeert u en ieder van u late zich
dopen in de naam van Jezus Christus
tot vergeving van uw zonden. Dan



zult gij als gave de heilige Geest
ontvangen" (Hand. 2,38). Dit
genezende effect omvat de
kwijtschelding van de erfzonde en,
bij volwassenen, van alle
persoonlijke zonden. Alle tijdelijke
en eeuwige straffen voor de zonde
worden ook weggenomen. Echter,
"tijdelijke gevolgen van de zonde,
zoals lijden, ziekte, dood, of de
broosheden eigen aan het leven,
zoals karakterzwakheden enz.,
evenals een neiging tot de zonde,
door de Overlevering in het Latijn
concupiscentia (begeerlijkheid)
genoemd, of overdrachtelijk "fomes
peccati”" (zondehaard)" (Catechismus,
1264).

Het verheffende effect van het
doopsel bestaat in de uitstorting van
de Heilige Geest; Inderdaad, "Wij
allen (...) zijn immers in de kracht
van een en dezelfde Geest door de
doop een enkel lichaam geworden" (1
Kor 12,13). Omdat de Geest de "Geest



van Christus” is (Rom 8,9), ontvangen
we "de geest van kindschap" (Rom
8,15) als kinderen in de Zoon. Naast
de gave van het goddelijk kindschap
schenkt God de gedoopte de
heiligmakende genade, de
theologische en morele deugden
alsmede de gaven van de Heilige
Geest.

Samen met deze realiteit van genade
tekent het doopsel "de Christen met
het onuitwisbaar geestelijk
merkteken (character) van zijn
toebehoren aan Christus. Dit
merkteken wordt door geen enkele
zonde uitgewist, zelfs als de zonde
het Doopsel verhindert heilzame
vruchten te dragen" (Catechismus
1272).

Aangezien wij in "een en dezelfde
Geest door de doop een enkel
lichaam geworden" zijn (1 Kor 12,13),
is de inlijving in Christus
tegelijkertijd de inlijving in de Kerk.



Door het doopsel worden we
derhalve verenigd met alle
christenen, ook met hen die niet in
volledige gemeenschap met de
katholieke Kerk zijn.

Tot slot mogen we niet vergeten dat
de gedoopten "een uitverkoren
geslacht zijn, een koninklijk
priesterschap, een heilige natie, Gods
eigen volk, bestemd om de
roemruchte daden te verkondigen
van Hem die u uit de duisternis heeft
geroepen tot zijn wonderbaar licht:

" (1 Petr 2,9). Deze tekst laat ons zien
hoe de gedoopten delen in het
algemeen priesterschap van de
gelovigen. Door dit priesterlijke
teken zijn ze “wedergeboren
kinderen Gods geworden”, en
"hebben zij de plicht, het geloof, dat
zij door de Kerk van God hebben
ontvangen, voor de mensen te
belijden." (Lumen Gentium 11) Ze
moeten “deelnemen aan de
apostolische en missionaire activiteit



van het Volk van God" (Catechismus,
1270).

Noodzaak van het Doopsel

"Geen andere Naam onder de hemel
is aan de mensen gegeven waarin wij
gered moeten worden" (Hand 4,12),
bevestigt het Nieuwe Testament
categorisch met betrekking tot
Christus. St. Paulus stelt dat "in
Christus gedoopt zijn" gelijk staat aan
"met Christus bekleed" zijn (Gal 3,27).
Vandaar de uitspraak van Jezus: "Wie
gelooft en gedoopt is, zal gered
worden, maar wie niet gelooft zal
veroordeeld worden" (Mc.16,16), in
zijn volle kracht begrepen moet
worden. Het geloof van de Kerk in de
noodzaak van de doop voor
verlossing komt voort uit deze
bijbelse basis.

We moeten deze noodzaak begrijpen
volgens de zorgvuldige formulering
van het leergezag: “De Heer zelf
bevestigt dat het Doopsel



noodzakelijk is voor het heil. Hij
heeft dan ook aan zijn leerlingen
bevolen het Evangelie te
verkondigen en alle volkeren te
dopen. Het Doopsel is
heilsnoodzakelijk voor hen aan wie
het Evangelie verkondigd werd en
die de mogelijkheid hebben gehad dit
sacrament te vragen. De Kerk kent
geen ander middel dan het Doopsel
om de toegang tot de eeuwige
gelukzaligheid te verzekeren.
Daarom hoedt zij zich ervoor de
zending te verwaarlozen die zij van
de Heer ontvangen heeft om al wie
het Doopsel kan ontvangen te doen
"herboren worden uit water en
geest". God heeft het heil verbonden
met het sacrament van het Doopsel;
Hijzelf is echter niet aan zijn
sacramenten gebonden”
(Catechismus, 1257).

Er zijn inderdaad speciale situaties
waarin de belangrijkste vruchten
van het Doopsel kunnen worden



ontvangen zonder de bemiddeling
van het sacrament. Maar juist omdat
er in zulke gevallen geen
sacramenteel teken is, is er geen
zekerheid dat de genade is verleend.
Wat de kerkelijke traditie het Doopsel
van bloed en het Doopsel van
verlangen heeft genoemd, volgt niet
uit handelingen die door een persoon
worden ontvangen. Dergelijke
termen geven eerder een reeks
omstandigheden aan die in een
bepaalde persoon aanwezig zijn,
waardoor de condities dusdanig zijn
dat er kan worden gesproken van
verlossing. Binnen dit perspectief
kunnen we "de vaste overtuiging
[van de Kerk]” waarderen, “dat zij,
die omwille van het geloof de dood
ondergaan zonder het Doopsel
ontvangen te hebben, gedoopt
worden door hun dood voor en met
Christus" (Catechismus, 1258). Op
dezelfde manier bevestigt de kerk
dat "ieder die zonder het Evangelie
van Christus en zijn Kerk te kennen,



de waarheid zoekt en de wil van God
doet, in de mate waarin deze hem
bekend is, kan gered worden. Men
mag veronderstellen dat zulke
mensen het Doopsel uitdrukkelijk
verlangd zouden hebben, indien zij
er de noodzakelijkheid van hadden
gekend." (Catechismus, 1260).

De situatie van kinderen die
gestorven zijn zonder doopsel valt
niet onder de categorie van het
Doopsel van bloed of van verlangen.
Zulke kinderen "kan de Kerk enkel
aan de barmhartigheid van God
toevertrouwen, zoals zij dit ook doet
in de uitvaartliturgie voor

hen" (Catechismus, 1261). De Kerk
doet dit met geloof in de goddelijke
barmhartigheid, in de wetenschap
dat God wil dat alle mensen gered
worden (vgl. 1 Tim 2,4). Met dit besef
vertrouwt de Kerk erop dat er een
weg naar verlossing is voor kinderen
die sterven zonder Doopsel (vgl.
Catechismus, 1261).



Liturgische viering

De ritus van het Doopsel begint met
de "riten van ontvangst", waarbij de
Kerk ernaar streeft de bereidheid
van de kandidaten voor het doopsel,
of van hun ouders, om dit sacrament
te ontvangen en de gevolgen ervan
op zich te nemen, goed te
onderscheiden. Daarop volgen de
bijbellezingen die het doopmysterie
verlichten, in de homilie worden ze
becommentarieerd. Dan volgt de
aanroeping van de heiligen, in wiens
gemeenschap de kandidaat zal
worden opgenomen. Met het gebed
van exorcisme en de zalving met olie
van de catechumenen bidt de Kerk
om goddelijke bescherming tegen de
listen van de boze. Onmiddellijk na
deze gebeden wordt het water
gezegend met een formule die rijk is
aan leerstellige betekenis die
liturgisch uitdrukking geeft aan de
samenhang tussen water en geest.
Het belang van geloof en bekering



wordt zichtbaar gemaakt door de
Trinitaire geloofsbelijdenis en het
afzweren van Satan en de zonde.

Na deze riten gaat de liturgie verder
met het sacramentele moment: “het
wassen met water en het woord" (Ef
5,26). De afwassing met water, of het
nu door het gieten of het
onderdompelen is, wordt zo
uitgevoerd dat het water over het
hoofd loopt, hetgeen reiniging van de
ziel betekent. De geldige materie van
het sacrament is water, volgens het
gangbare oordeel van de mensen.
Terwijl de bedienaar drie keer water
over het hoofd van de kandidaat giet
of het onderdompelt, spreekt hij de
woorden uit: “[Naam van de
kandidaat], ik doop u in de naam van
de Vader en de Zoon en de Heilige
Geest.” In oosterse liturgieén wordt
de volgende formule gebruikt: “De
dienaar van God, [naam kandidaat],
is gedoopt in de naam van de Vader,



van de Zoon en van de Heilige
Geest.”

De riten na het Doopsel of de
verklarende riten illustreren het
mysterie dat met de doopformule en
het wassen met water tot stand komt.
Het hoofd van de pasgedoopte wordt
daarna gezalfd (als het Vormsel niet
onmiddellijk volgt), om zijn of haar
deelname aan het
gemeenschappelijke priesterschap
aan te geven en de toekomstige
zalving met heilig chrisma tijdens het
Vormsel op te roepen. Een wit
gewaad wordt gegeven om de nieuw
gedoopten aan te sporen hun
dooponschuld te bewaren en als
symbool van het nieuwe leven dat
hen gegeven is. De kaars die in de
paaskaars wordt aangestoken en aan
de pas gedoopte christen wordt
gegeven, symboliseert het licht van
Christus; het dient ter herinnering
om te leven als kinderen van het
licht door de gave van geloof. De rite



van de Ephphetha, waarbij de
bedienaar met zijn duim de oren en
mond van de kandidaat aanraakt,
betekent de houding van het
luisteren naar en verkondigen van
het woord van God. Ten slotte toont
het zeggen van het Onze Vader voor
het altaar - bij volwassenen in de
eucharistische liturgie - de nieuwe
status van de kandidaat als kind van
God.

Bedienaar en kandidaat. Het
Doopsel in het leven van een
christen.

De gewone bedienaar van het
doopsel zijn de bisschop en de
priester en, in de Latijnse Kerk, ook
de diaken. In geval van nood kan
iedere man of vrouw en zelfs een
niet-christen dopen, op voorwaarde
dat hij of zij de intentie heeft om te
doen wat de kerk gelooft.

Het doopsel is bedoeld voor alle
mannen en vrouwen die het nog niet



hebben ontvangen. De vereiste
voorwaarden voor dit sacrament
hangen af van het feit of de
kandidaat een kind of een
volwassene is. De eersten, die nog
niet tot het gebruik van de rede zijn
gekomen moeten het sacrament
ontvangen tijdens de eerste dagen
van hun leven, zodra de gezondheid
van het kind en van de moeder dit
toelaat. Als de poort naar het leven
van genade is het Doopsel inderdaad
een absoluut gratis geschenk en voor
de geldigheid ervan is het voldoende
dat het niet verworpen wordt.
Bovendien wordt het geloof van de
kandidaat, dat noodzakelijkerwijs
het geloof van de Kerk is,
tegenwoordig gesteld door het geloof
van de Kerk. Het kind zal deelnemen
aan dit geloof en aan het leven van
de Kerk wanneer het volwassen is. Er
zijn echter bepaalde grenzen aan de
praktijk van de kinderdoop. Het is
ongeoorloofd om een kind te dopen
als de toestemming van de ouders



ontbreekt, of als er onvoldoende
garantie bestaat dat het kind zal
worden opgevoed in het katholieke
geloof. Om dit laatste te garanderen,
worden peetouders aangesteld,
gekozen uit personen die rijpe
christenen zijn. [1]

De volwassen kandidaten worden
voorbereid door middel van het
catechumenaat, dat gestructureerd is
volgens de verschillende lokale
gewoonten. Deze voorbereiding is
gericht op het ontvangen van zowel
het Doopsel als het Vormsel en de
eerste Heilige Communie tijdens
dezelfde ceremonie. Tijdens de
periode van het catechumenaat
probeert de Kerk het verlangen naar
genade te stimuleren, inclusief de
intentie om het Doopsel te
ontvangen, wat een voorwaarde is
voor de geldigheid van het
sacrament bij volwassenen. Zo'n
voorbereiding gaat hand in hand met
leerstellig onderricht dat, geleidelijk,



de bovennatuurlijke deugd van het
geloof in de kandidaat versterkt. De
Kerk wil ook aanmoedigen tot een
ware bekering van het hart, wat
radicale veranderingen in het leven
van de kandidaat met zich mee kan
brengen.

Het reeds genoemde sacramentele
karakter is een geestelijk teken dat
ons in overeenstemming brengt met
Christus; het drukt in de ziel een
gelijkenis met Hem, een beeld van
Christus, aan wie de nieuwgedoopte
vanaf dat moment toebehoort en met
wie hij of zij zich steeds nauwer moet
gaan identificeren. Deze initiéle
omvorming met Christus vormt dus
een permanente oproep tot de
uiteindelijke vereenzelviging met
Christus, dat wil zeggen dat Hij ons
heeft "bestemd tot gelijkvormigheid
met het beeld van zijn Zoon, opdat
Deze de eerstgeborene zou zijn onder
vele broeders." (Rom 8,29). Dit is het
fundament van het Doopsel alsmede



van de universele oproep tot
heiligheid, die door het Tweede
Vaticaans Concilie werd herhaald:
“Alle gelovigen van Christus,
ongeacht rang of stand, zijn geroepen
tot de volheid van het christelijk
leven en tot de volmaaktheid van de
liefde" (Lumen gentium, 40).

Dit kenmerk van het Doopsel vormt
een onderscheidend geestelijk teken,
dat we ook "geschikt makend"
kunnen noemen.” Als we zeggen dat
dit teken onderscheidend is,
bedoelen we dat dit kenmerk voor de
buitenwereld christenen
onderscheidt van niet-christenen.
Met "geschikt makend" bedoelen we
dat het Doopkarakter de ziel in staat
stelt om de radicale gelijkheid te
leven die aanwezig is onder alle
gedoopten. Als St. Paulus zegt: "Want
gij allen die in Christus zijt gedoopt,
zijt met Christus bekleed. Er is geen
Jood of heiden meer, er is geen slaaf
of vrije, er is geen man en vrouw:



allen tezamen zijt gij een persoon in
Christus Jezus." (Gal 3,27-28). Deze
fundamentele gelijkheid, samen met
het "één zijn" in Christus, zet ons aan
tot een broederschap die op meer is
gebaseerd dan louter menselijke
affiniteit. Tenslotte houdt het
Doopsel, als "geschikt makend" teken,
een bovennatuurlijk vermogen in dat
de persoon in staat stelt om de
verlossende genade die uit de andere
sacramenten komt, te ontvangen en
deze vruchtbaar te assimileren. In
die zin oriénteert het Doopsel ons
leven naar de andere sacramenten.
Het zou daarom niet passend zijn om
het Doopsel te ontvangen en de
andere sacramenten te negeren.

Bijbelse en historische
grondslagen van het Vormsel

De profetieén over de Messias

hadden aangekondigd dat "De geest
van de Heer rust op hem" (Jes 11,2),
en de aanwezigheid van deze Geest



zou verbonden zijn met zijn
uitverkiezing als iemand die
gezonden is: “Zie hier mijn
dienstknecht, die Ik ondersteun; mijn
uitverkorene, die Mij welgevallig is.
Ik heb mijn geest op hem gelegd, en
hij maakt de volkeren het recht
openbaar." (Jes 42,1). De profetische
woorden laten dit nog helderder
uitkomen, wanneer de Messias zelf
spreekt: “De geest van de Heer, mijn
God, rust op mij, want de Heer heeft
mij gezalfd. Hij heeft mij gezonden
om de armen het blijde nieuws te
brengen"” (Jes 61,1).

Iets dergelijks wordt ook verkondigd
voor het hele volk van God; tot zijn
leden zegt God: “Mijn geest zal Ik in u
uitstorten en Ik zal ervoor zorgen dat
ge mijn wetten nakomt en mijn
voorschriften nauwkeurig
onderhoudt” (Ez 36,27); en in Joél (Jo
3,2) wordt een meer universele
verspreiding van deze gave
benadrukt: “Zelfs over de slaven en



de slavinnen stort Ik mijn geest uit in
die dagen.”

Met het mysterie van de
Menswording wordt de messiaanse
profetie vervuld (vgl. Lc 1,35),
bevestigd, voltooid en publiekelijk
getoond in de zalving bij de Jordaan
(vgl Lc 3,21-22). Daar daalt de Geest
op Christus neer in de vorm van een
duif en de stem van de Vader
bevestigt de profetie van goddelijke
uitverkiezing. Jezus vertoont zichzelf
aan het begin van zijn bediening als
de gezalfde van Jahweh, in wie de
profetieén zijn vervuld (vgl. Lc
4,18-19). Hij laat zich leiden door de
Geest (vgl. Lc 4,1; 4,14; 10,21) tot het
moment van zijn dood (vgl. Heb.
9,14).

Voordat Hij zijn leven voor ons
opoffert, belooft Jezus de Geest te
zenden (vgl. Joh 14,16; 15,26; 16,13),
wat inderdaad met Pinksteren
gebeurt (vgl. Hand 2,1-4), in



expliciete verwijzing naar de profetie
van Joél (vgl. Hand 2,17-18). Zo
begint de universele zending van de
Kerk.

Dezelfde Geest die in Jeruzalem over
de Apostelen werd uitgestort, wordt
door hen aan de dopelingen
meegedeeld door middel van
handoplegging en gebed (vgl. Hand
8,14-17; 19,6). Deze praktijk werd zo
bekend in de vroege Kerk dat er in de
Brief aan de Hebreeén naar wordt
verwezen als onderdeel van de
"elementaire leer" en de “grondslag”
van het christelijke leven (Heb 6,1-2).
Deze Bijbelse visie wordt aangevuld
door de Paulinische en Johannitische
traditie, die de begrippen 'zalving' en
'zegel' verbindt aan de Geest die in
christenen wordt ingestort (vgl. 2 Kor
1,21-22; Ef 1.13; 1 Joh 2,20.27). Deze
twee concepten vonden liturgische
uitdrukking in de vroegste
christelijke documenten, die getuigen



van de zalving van de kandidaat met
welriekende olie.

Dezelfde documenten getuigen van
de rituele eenheid in de vroege Kerk
van de drie sacramenten van
christelijke initiatie (Doopsel,
Vormsel en HI Communie). Deze
sacramenten werden toegediend
tijdens het paasfeest dat door de
bisschop in de kathedraal werd
geleid. Toen het christendom zich
buiten de steden verspreidde en
kinderdoop algemeen gangbaar
werd, was het niet langer mogelijk
om deze praktijk te volgen. In het
Westen was het Vormsel
voorbehouden aan de Bisschop en
gescheiden van het Doopsel. In het
Oosten werd de eenheid van de
initiatie sacramenten echter
bewaard. Deze rituelen werden
tegelijkertijd aan het pasgeboren
kind toegediend door de priester.
Ook in het Oosten werd de zalving
met myron (Griekse term voor



chrismaolie) steeds belangrijker.
Deze zalving werd op verschillende
delen van het lichaam aangebracht.
In het Westen is handoplegging een
algemene norm geworden voor
iedereen die het Vormsel ontvangt.
Elke gevormde persoon ontvangt ook
de zalving met chrisma op het
voorhoofd.

Liturgische betekenis en
sacramentele vruchten van het
Vormsel

Het chrisma dat gebruikt wordt voor
het Vormsel, samengesteld uit
olijfolie en balsem, wordt gewijd
door de bisschop of patriarch, en
alleen door hem, tijdens de
Chrismamis. De zalving van de
vormeling met het heilig chrisma is
een teken van iemands toewijding
aan de Heer. “Door het Vormsel
delen christenen, dat wil zeggen zij
die gezalfd zijn, vollediger in de
zending van Jezus Christus en de



volheid van de Heilige Geest
waarmee Hij vervuld was, zodat hun
leven 'de geur van Christus' kan
verspreiden.” (vgl. 2 Kor 2,15). Door
deze zalving ontvangt de vormeling
'het merkteken', het zegel van de
Heilige Geest" (Catechismus,
1294-1295).

Wanneer het Vormsel los van het
doopsel wordt uitgevoerd, wordt
deze zalving voorafgegaan door de
hernieuwing van de doopbeloften en
de geloofsbelijdenis door de
vormelingen. “Dit toont duidelijk aan
dat het Vormsel volgt op het
Doopsel" (Catechismus, 1298). Deze
riten worden in de Romeinse liturgie
gevolgd door de handoplegging door
de bisschop over alle kandidaten
voor het Vormsel. Tegelijkertijd
spreekt de bisschop een gebed van
aanroeping en smeekbede uit. Dan
volgt de specifiek sacramentele rite,
die wordt uitgevoerd "door de
zalving met chrisma op het



voorhoofd. Dit gebeurt door
handoplegging, en met de woorden:
'[Naam] ontvang het zegel van de
Heilige Geest, de gave Gods."'[2] In de
Oosterse Kerken wordt de zalving
gedaan op de belangrijkste delen van
het lichaam, en elke zalving gaat
gepaard met de woorden: ‘het zegel
van de gave van de Heilige

Geest' (Catechismus, 1300). De rite
eindigt met het teken van vrede, als
een uiting van kerkelijke
gemeenschap met de bisschop (vgl.
Catechismus, 1301).

Het Vormsel vormt dus een
intrinsieke eenheid met het doopsel,
ook al wordt komt deze eenheid niet
noodzakelijkerwijs in dezelfde ritus
tot uitdrukking. Het sacrament van
het Vormsel vervolledigt de erfenis
van het Doopsel van de kandidaat
met de bovennatuurlijke gaven die
nodig zijn voor christelijke
volwassenheid. Het vormsel wordt
maar één keer toegediend, omdat het



"een onuitwisbaar geestelijk teken in
de ziel drukt, het "merkteken". Het
duidt aan dat Jezus Christus deze
Christen met het zegel van zijn Geest
gemerkt heeft door hem te bekleden
met kracht uit den hoge om zijn
getuige te zijn." (Catechismus, 1304).
Door dit sacrament ontvangen
christenen in overvloed de gaven
van de Heilige Geest; zijn ze nauwer
verbonden met de Kerk en "zijn (ze)
daardoor nog meer gehouden om, als
getuigen van Christus, door woord en
daad het geloof te verbreiden en te
verdedigen." (Lumen Gentium, 11).

Een gedoopte en gevormde christen
is dus geroepen deel te nemen aan de
evangelisatiemissie van de Kerk
krachtens deze sacramenten, zonder
een speciaal mandaat van de
hiérarchie te hoeven ontvangen,
tenminste op het gebied van
persoonlijke relaties (familie,
vrienden, werkomgeving...). Vooral
door het Vormsel omvat deze roeping



de bovennatuurlijke middelen om
ervoor te zorgen dat de eigen groei in
het christelijk leven niet wordt
opgegeven in de loop van de
verschillende wisselvalligheden in
het leven, en om de kracht te geven
die nodig is om de angst te
overwinnen om vrijmoedig het
christelijk geloof te verkondigen,
zowel in gunstige omgevingen als in
andere omstandigheden wanneer er
onverschilligheid of vijandigheid
heerst tegenover het christendom of
de Kerk. Een gevormd persoon is
geroepen om van Christus te
getuigen door het voorbeeld van het
eigen christelijke leven en door de
eigen woorden.

Bedienaar en de ontvanger van het
Vormsel

Als opvolgers van de apostelen zijn
alleen de bisschoppen "de eigenlijke
bedienaars van het Vormsel" (Lumen
Gentium, 26). In de Latijnse ritus is



de gewone bedienaar uitsluitend de
Bisschop; Een priester kan alleen
geldig het Vormsel toedienen in de
gevallen waarin het kerkelijk recht
voorziet (zoals volwassen doop,
opname in de katholieke
gemeenschap en levensgevaar),
wanneer hij deze specifieke
bevoegdheid van de bisschop
ontvangt, of wanneer hijj tijdelijk
deze taak van de bisschop heeft
gekregen. In de Oosterse Kerken is de
gewone bedienaar ook de priester,
die altijd het door de patriarch of
bisschop gewijde chrisma moet
gebruiken.

Als Sacrament van christelijke
initiatie is het Vormsel bedoeld voor
alle christenen, en niet alleen voor
een aantal uitverkorenen. In de
Latijnse ritus wordt het toegediend
zodra de kandidaat tot de jaren van
het verstand is gekomen: De
specifieke leeftijd hangt af van lokale
gebruiken, die het karakter van dit



Sacrament als initiatiesacrament
moeten respecteren. Het Vormsel
vereist een voorafgaande onderricht,
een juiste intentie en de staat van
genade.

Basisbibliografie

Katechismus van de Katholieke Kerk,
1212-1321.

Compendium van de Katechismus
van de Katholieke Kerk, 251-270.

™' ygl. Katechismus, 1255.

 paulus VI, Apostolische Constitutie,
Divinae consortium naturae, 663.
Geciteerd in Catechismus van de
Katholieke Kerk, 1300.



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/thema-21-doopsel-en-vormsel/
(11-2-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/thema-21-doopsel-en-vormsel/
https://opusdei.org/nl-be/article/thema-21-doopsel-en-vormsel/

	Thema 21: Doopsel en Vormsel

