
opusdei.org

Thema 20: De
Sacramenten

De sacramenten zijn werkzame
tekenen van genade.
Heiligmakende genade is een
vaste en bovennatuurlijke
gesteldheid die de ziel
vervolmaakt om haar in staat te
stellen met God te leven. De
zeven sacramenten komen
overeen met alle fasen en
belangrijke momenten van het
leven van iedere christen: de
sacramenten geven geboorte en
groei, genezing en zending aan
het christelijk geloofsleven. Zij
vormen een geordend geheel,
met de Eucharistie als
middelpunt, aangezien zij de



Auteur van de sacramenten zelf
bevat.

20-10-2025

“Het hele liturgische leven van de
Kerk beweegt zich rond het
eucharistisch offer en de
sacramenten. In de Kerk zijn er
zeven Sacramenten: het Doopsel, het
Vormsel of de zalving met het
chrisma, de Eucharistie, de Boete, de
Ziekenzalving, de Priesterwijding,
het Huwelijk. [1]

1. Het Paasmysterie en de
Sacramenten

De verrijzenis van Christus vormt
een eenheid met zijn dood aan het
kruis. Zoals God door het lijden en de
dood van Christus de zonde uit de
wereld wegnam en de wereld met
zichzelf verzoende, zo heeft Hij door



Jezus’ verrijzenis het nieuwe leven –
het leven van de komende wereld –
ingeluid en beschikbaar gemaakt
voor alle mensen. Door de gave van
de heilige Geest stelt onze Heer ons
in staat om deel te hebben aan het
nieuwe leven van zijn verrijzenis.
Het paasmysterie is dus een centraal
element van ons geloof. Het is steeds
de eerste verkondiging van iedere
apostel: "Jezus Christus houdt van je,
Hij heeft zijn leven gegeven om je te
redden en nu leeft Hij iedere dag aan
je zijde om je te verlichten, om je te
sterken, om je te bevrijden".[2] Dit is
de eerste verkondiging, omdat het de
belangrijkste is – de boodschap die
telkens opnieuw, op verschillende
manieren, gehoord en verkondigd
moet worden.

Dit heilswerk dat wij verkondigen
behoort niet enkel tot het verleden,
want “Wanneer zijn uur gekomen is,
beleeft Hij de enige historische
gebeurtenis die niet voorbijgaat:



Jezus sterft, wordt begraven, verrijst
uit de doden en zit aan de
rechterhand van de Vader ‘eens voor
al’ (Rom. 6, 10; Heb. 7, 27; Heb. 9, 12).
Het gaat om een reële gebeurtenis
die zich voltrokken heeft in onze
geschiedenis, maar die uniek is: alle
andere gebeurtenissen van de
geschiedenis hebben eenmaal plaats
en gaan dan voorbij, opgeslokt door
het verleden. Het Paasmysterie van
Christus daarentegen kan niet slechts
een onderdeel zijn van het verleden,
omdat Christus door zijn dood de
dood vernietigd heeft, en omdat alles
wat Christus is en alles wat Hij voor
de mensen gedaan en geleden heeft,
deel uitmaakt van de goddelijke
eeuwigheid en dus alle tijden
overkoepelt en in alle tijden
tegenwoordig gesteld wordt. De
gebeurtenis van het kruis en van de
verrijzenis blijft, en trekt alles naar
het Leven toe.”[3]



Tegelijkertijd is het paasmysterie zo
beslissend dat Jezus pas naar de
Vader is teruggekeerd “nadat Hij ons
het middel heeft nagelaten om eraan
deel te nemen, alsof wij erbij
aanwezig waren geweest. Iedere
gelovige kan aldus eraan deelnemen
en er onuitputtelijk de vruchten van
verkrijgen.”[4] Dit middel is de
heilige liturgie, vooral het
eucharistisch offer en de
sacramenten. [5]

Zoals de Catechismus van de
Katholieke Kerk ons eraan herinnert:
“Gezeten aan de rechterhand van de
Vader stort Christus zijn Geest uit in
zijn lichaam dat de Kerk is. Hij
handelt voortaan door de
sacramenten, die door Hem werden
ingesteld om zijn genade mee te
delen.” [6] “De Sacramenten zijn
‘krachten die uitgaan’ van het
lichaam van Christus die altijd leeft
en leven schenkt. Het zijn
handelingen van de heilige Geest die



werkzaam is in het lichaam dat de
kerk is. Zij zijn ‘de meesterwerken
van God’ in het Nieuwe en eeuwige
Verbond.” [7]

De Kerk verkondigt en viert in haar
liturgie het mysterie van Christus,
opdat de gelovigen ervan zouden
leven en er in de wereld van zouden
getuigen. “Vanaf de eerste gemeente
te Jeruzalem tot aan de parousie,
vieren de Kerken van God, trouw aan
het geloof van de apostelen, overal
hetzelfde Paasmysterie. Het mysterie
dat in de liturgie gevierd wordt is
één, maar de viering ervan kan
verschillende vormen
aannemen.” [8]

Het mysterie van Christus is zo
onpeilbaar rijk dat het niet uitgeput
kan worden door de uitdrukking in
één enkele liturgische traditie. De
geschiedenis van de ontwikkeling
van deze riten getuigt van een
opmerkelijke complementariteit. [9]



Wat de viering van elk sacrament
betreft, kunnen we zien dat “De
kerken van eenzelfde geografisch en
cultureel gebied zijn het
Christusmysterie gaan vieren door
middel van specifieke
uitdrukkingsvormen, getekend door
hun cultuur.” [10]

2. De aard van de sacramenten

“In de Kerk zijn er zeven
Sacramenten: het Doopsel, het
Vormsel of de zalving met het
chrisma, de Eucharistie, de Boete, de
Ziekenzalving, de Priesterwijding,
het Huwelijk.” [11]

“De zeven Sacramenten raken alle
fasen en belangrijke momenten in
het leven van de Christen: zij
brengen het geloofsleven van de
Christen tot ontstaan en groei,
verlenen genezing en zending. Er
bestaat dus een zekere gelijkenis
tussen de fasen van het natuurlijk
leven en die van het geestelijk



leven.” [12] Zij vormen een geordend
geheel, met de Eucharistie in het
midden, omdat zij de Auteur van de
sacramenten zelf bevat. [13]

De Catechismus van de Katholieke
Kerk geeft de volgende definitie: “De
Sacramenten zijn werkzame tekenen
van de genade, ingesteld door
Christus en toevertrouwd aan de
Kerk, waardoor ons het goddelijk
leven verleend wordt. De zichtbare
riten waarmee de sacramenten
gevierd worden, duiden de genade
aan die elk Sacrament eigen is, en
verwezenlijken die. Ze dragen vrucht
in wie ze in de vereiste gesteltenis
ontvangen.” [14] Zo zijn “de
sacramenten zintuiglijke tekenen
(woorden en handelingen), die
toegankelijk zijn voor mensen van
deze tijd.” [15]

Wanneer wij ons afvragen waarvan
de sacramenten een teken zijn,
kunnen we zeggen dat zij een teken



zijn van drie elementen: van de 
heiligmakende oorzaak, dat wil
zeggen de dood en verrijzenis van
Christus; van het heiligmakende
effect, de genade; en van het doel van
de heiliging, namelijk de eeuwige
heerlijkheid.

“Het sacrament is een teken dat
herinnert aan wat gebeurd is, dat wil
zeggen het lijden van Christus; het is
een teken dat het effect van Christus’
lijden in ons toont, namelijk de
genade; en het is een teken dat
vooruitwijst, dat de komende
heerlijkheid voorspelt.”[16]

Het sacramentele teken, eigen aan
elk sacrament, bestaat uit stoffelijke
elementen (water, olie, brood, wijn)
en menselijke gebaren (afwassing,
zalving, handoplegging enz.), die
samen de materie vormen; en uit de
woorden die door de bedienaar van
het sacrament worden uitgesproken,
die de vorm vormen. Zoals de



Catechismus zegt: “Een sacramentele
viering is een ontmoeting van de
kinderen van God met hun Vader, in
Christus en de heilige Geest. De
uitdrukkingsvorm van deze
ontmoeting is de dialoog, bestaande
uit handelingen en woorden.” [17]

Bovendien bevat de liturgie van de
sacramenten een onveranderlijk deel
(wat Christus zelf heeft ingesteld
betreffende het sacramentele teken)
en delen die de Kerk kan veranderen,
voor het welzijn van de gelovigen en
de grotere eerbied voor de
sacramenten, aangepast aan tijd en
plaats. Men mag echter niet vergeten
dat “geen enkele sacramentele rite
naar het goeddunken van de
bedienaar of de gemeenschap
gewijzigd kan worden of het
voorwerp worden van manipulatie.
Zelfs het hoogste gezag in de Kerk
kan de liturgie niet naar eigen
goeddunken veranderen. Zij mag dit
slechts doen in



geloofsgehoorzaamheid en met
religieuze eerbied voor het mysterie
van de liturgie.” [18]

3. De sacramenten en de genade

“Onze rechtvaardiging komt voort uit
Gods genade. De genade is een gunst,
een belangeloze hulpdie God ons
biedt om zijn oproep te
beantwoorden: kinderen van God te
worden, aangenomen zonen,
deelhebbers aan de goddelijke
natuur en aan het eeuwig leven.” “De
genade is een deelname aan het leven
van Goden leidt ons binnen in de
innigheid van het trinitair leven:
door het Doopsel heeft de Christen
deel aan de genade van Christus,
hoofd van zijn lichaam. Als
‘aangenomen zoon’ kan hij God
voortaan ‘Vader’ noemen in de
eenheid met de enige Zoon. Hij
ontvangt het leven van de Geest die
hem de liefde ingeeft en de Kerk
opbouwt.” [19] De gedoopten zijn dus



“overgegaan van de dood naar het
leven” — van verwijdering van God
naar de genade van rechtvaardiging,
naar het kindschap van God. 

Wij zijn beminde kinderen van God
door de kracht van Christus’
paasmysterie, zijn dood en
verrijzenis.

De genade die wij ontvangen “is de
vrije gave die God ons van zijn eigen
leven geeft. Door de heilige Geest
stort Hij deze gave in onze ziel uit om
haar van de zonde te genezen en
haar te heiligen: dat is de 
heiligmakende of vergoddelijkende
genade, ontvangen in het
Doopsel.” [20] Zoals de Catechismus
zegt: “De heiligmakende genade is
een blijvende gave, een vaste en
bovennatuurlijke gesteldheid die de
ziel vervolmaakt en haar in staat
stelt met God te leven en vanuit zijn
liefde te handelen.” [21]



Alle sacramenten verlenen
heiligmakende genade aan wie deze
niet in de weg staat. Deze genade is
“de gave van de heilige Geest zelf die
ons rechtvaardigt en heiligt.” [22]
Daarnaast verlenen de sacramenten
“sacramentele genade”, dat wil
zeggen de genade die “eigen is aan
elk Sacrament”: [23] een specifieke
goddelijke hulp om het doel van dat
sacrament te bereiken.

Wij ontvangen niet alleen
heiligmakende genade, maar ook de
heilige Geest zelf; in feite “is genade
eerste en vooral de gave van de
heilige Geest zelf die ons
rechtvaardigt en heiligt.”[24] Daarom
kunnen we zeggen dat “Christus door
de sacramenten van de Kerk zijn
heilige en heiligmakende Geest
meedeelt aan de ledematen van zijn
Lichaam.”[25] Het vruchtbare
resultaat van het sacramentele leven
is dus dat de heilige Geest de
gelovigen vergoddelijkt door hen in



hoge mate met Christus te verenigen.
[26]

De drie sacramenten van Doopsel,
Vormsel en Wijdingssacrament
verlenen naast de genade, ook het
zogenaamde sacramenteel
merkteken: een onuitwisbaar
geestelijk zegel dat op de ziel wordt
gedrukt, waardoor de christen deelt
in het priesterschap van Christus en
deel uitmaakt van de Kerk volgens
verschillende standen en functies.
Dit merkteken blijft voor altijd in de
ziel aanwezig als een positieve
aanleg tot genade, als belofte en
garantie van goddelijke bescherming,
en als een roeping tot de goddelijke
eredienst en dienst aan de Kerk.
Daarom kunnen deze drie
sacramenten nooit herhaald worden.
[27]

De sacramenten die Christus aan zijn
Kerk heeft toevertrouwd zijn
noodzakelijk – tenminste in



verlangen – tot het heil, tot het
verkrijgen van heiligmakende
genade. Geen ervan is overbodig, ook
al zijn niet alle voor iedere persoon
noodzakelijk.

4. De werkzaamheid van de
sacramenten

De sacramenten “Zij zijn werkzaam,
omdat het Christus zelf is die erin
aan het werk is: Hij is het die doopt,
Hij is het die in zijn sacramenten
handelt om de genade, door het
sacrament aangeduid, mee te delen.
[28] De sacramenten “verwerkelijken
op doeltreffende wijze de genade die
zij betekenen, door de werking van
Christus en de kracht van de heilige
Geest.” [29]

Het sacramentele effect wordt
voortgebracht ex opere operato (door
het feit zelf dat het sacramentele
teken wordt voltrokken). Dat wil
zeggen dat het sacrament niet werkt
door de verdienste van degene die



het bedient of ontvangt, maar door
de kracht van God. “Wanneer dus
een Sacrament in overeenstemming
met de intentie van de Kerk gevierd
wordt, werkt de kracht van Christus
en zijn Geest erin en erdoor,
onafhankelijk van de persoonlijke
heiligheid van de bedienaar.” [30]

Degene die het sacrament toedient,
stelt zich in dienst van Christus en de
Kerk, en wordt daarom de bedienaar
van het sacrament genoemd; dit kan
niet zomaar elke gelovige zijn, maar
vereist gewoonlijk de bijzondere
gelijkvormigheid met Christus de
Priester die het sacrament van de
Wijding verleent.

De werkzaamheid van de
sacramenten komt dus van Christus
zelf, die erin handelt. “De vruchten
van de sacramenten zijn evenwel
ook afhankelijk van de gesteltenis
van wie ze ontvangt.” [31] Hoe beter
iemands houding van geloof,



bekering van hart en overgave aan
Gods wil, des te overvloediger zijn de
genadewerking en vruchten die hij
ontvangt.

“Onze heilige moeder de Kerk heeft
sacramentalia ingesteld. Dit zijn
heilige tekenen, waardoor, enigszins
in navolging van de sacramenten,
vooral vruchten van geestelijke aard
aangeduid en uit kracht van het
smeekgebed van de Kerk verkregen
worden. Door deze sacramentalia
worden de mensen in de juiste
gesteltenis gebracht om de eigenlijke
vrucht van de sacramenten te
ontvangen en worden allerlei
levensomstandigheden
geheiligd.” [32] “De sacramentalia
verlenen de genade van de heilige
Geest niet op sacramentele wijze,
maar door het gebed van de Kerk
maken zij ons ontvankelijk voor de
genade en gereed tot
medewerking.” [33] Onder de
sacramentaliën staan de zegeningen



(van personen, van maaltijden, van
voorwerpen, van plaatsen) op de
eerste plaats.

Basisbibliografie

Tweede Vaticaans Concilie, 
Sacrosanctum Concilium, 5-7.

Catechismus van de Katholieke Kerk,
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 en
1667-1671.

De heilige Johannes Paulus II, 
Ecclesia de Eucharistia, 2-5.

[1] Catechismus van de Katholieke
Kerk, 1113.

[2] Paus Franciscus, Evangelii
Gaudium, 164.



[3] Catechismus, 1085.

[4] De heilige Johannes Paulus II, 
Ecclesia de Eucharistia, 11.

[5] Vgl. Tweede Vaticaans Concilie, 
Sacrosanctum Concilium, 6.

[6] Catechismus, 1084.

[7] Catechismus, 1116.

[8] Catechismus, 1200.

[9] Vgl. Catechismus, 1201.

[10] Catechismus, 1202.

[11] Catechismus, 1113.

[12] Catechismus, 1210.

[13] Vgl. Catechismus, 1211.

[14] Catechismus, 1131.

[15] Catechismus, 1084.



[16] De heilige Thomas van Aquino, 
S.Th, III, q. 60, a.3; vgl. Catechismus,
1130.

[17] Catechismus, 1153.

[18] Catechismus, 1125.

[19] Catechismus, 1996-1197.

[20] Catechismus, 1999.

[21] Catechismus, 2000.

[22] Catechismus, 2003.

[23] Catechismus, 1129.

[24] Catechismus, 2003.

[25] Catechismus, 739.

[26] Vgl. Catechismus, 1129.

[27] Vgl. Catechismus, 1121.

[28] Catechismus, 1127.

[29] Catechismus, 1997.



[30] Catechismus, 1128.

[31] Idem.

[32] Catechismus, 1667.

[33] Catechismus, 1670.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/thema-20-de-sacramenten/
(9-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/thema-20-de-sacramenten/
https://opusdei.org/nl-be/article/thema-20-de-sacramenten/

	Thema 20: De Sacramenten

