
opusdei.org

Thema 19: De
Verrijzenis van het
Lichaam

Het verrezen lichaam zal echt
en materieel zijn, maar geen
aardse of sterfelijke aard
hebben. Het raadsel van de
dood kan alleen worden
begrepen in het licht van de
verrijzenis van Christus en
onze eigen verrijzenis in Hem.
Het eeuwige leven geeft de
ultieme en blijvende betekenis
aan het menselijk leven, aan
ethische inzet, aan vrijgevige
toewijding, aan zelfopofferende
dienstbaarheid, en aan de
inspanning om Christus’ leer en



liefde aan alle zielen door te
geven.

19-10-2025

Aan het einde van de Apostolische
Geloofsbelijdenis verkondigt de Kerk:
“Ik geloof in de verrijzenis van het
lichaam en het eeuwige leven.” Hier
vinden we, kort samengevat, de
belangrijkste elementen van de
eschatologische hoop van de Kerk,
dat wil zeggen: wat wij verwachten
te vinden aan het einde van ons
leven. De basis van de christelijke
hoop is Gods belofte.

1. Geloof in de verrijzenis

De Kerk heeft vaak haar geloof
verkondigd in de opstanding van alle
doden aan het einde der tijden. In
zekere zin is dit de “uitbreiding” van
de Verrijzenis van Christus, “de



eerstgeborene onder vele
broeders” (Rom 8,29), tot alle mensen
– rechtvaardigen en zondaars – wat
zal plaatsvinden wanneer Hij aan het
einde der tijden komt om de
levenden en de doden te oordelen.
Bij de dood wordt de ziel van het
lichaam gescheiden, maar in de
verrijzenis worden lichaam en ziel
opnieuw verenigd in eeuwige
heerlijkheid. [1] Het dogma van de
verrijzenis van de doden, dat spreekt
over de volheid van het onsterfelijke
leven waartoe wij bestemd zijn,
herinnert ons ook aan de menselijke
waardigheid, vooral in haar
lichamelijke dimensie. Het spreekt
over de goedheid van de wereld, van
het lichaam, over de waarde van de
geschiedenis die dag na dag wordt
geleefd, en over de eeuwige roeping
van materie. Daarom benadrukten
de kerkvaders, in hun confrontatie
met de gnostici van de 2e eeuw, de
opstanding “van het vlees,” dat wil



zeggen: ons leven in zijn lichamelijke
materialiteit.

De heilige Thomas van Aquino ziet
de opstanding van de doden als iets
natuurlijks met betrekking tot de
menselijke bestemming (omdat de
onsterfelijke ziel bestemd is om met
het lichaam verenigd te zijn, en
omgekeerd), maar als iets
bovennatuurlijks met betrekking tot
God, die het tot stand brengt. [2]

Het opgestane lichaam zal echt en
materieel zijn, maar niet een aardse
of sterfelijke aard hebben. De heilige
Paulus verzet zich tegen het idee van
de verrijzenis als een menselijke
transformatie binnen de
geschiedenis en spreekt daarom van
het opgestane lichaam als
“glorierijk” (vgl. Fil 3,21) en
“geestelijk” (vgl. 1 Kor 15,44). De
verrijzenis van iedere man en vrouw,
net als die van Christus, zal



plaatsvinden na de dood, aan het
einde der tijden.

De Kerk belooft christenen geen
volledig succes op aarde, want ons
aardse leven blijft altijd gekenmerkt
door het Kruis. Tegelijkertijd is door
het ontvangen van de Doop en de
Eucharistie het proces van
verrijzenis op een bepaalde manier
hier op aarde al begonnen (vgl. 
Catechismus, 1000). Volgens de
heilige Thomas zal in de opgestane
staat de ziel het lichaam zo diep
doordringen dat al haar morele en
geestelijke eigenschappen in het
lichaam worden weerspiegeld. [3] Zo
maakt de uiteindelijke verrijzenis,
die zal plaatsvinden bij de komst van
Christus in al zijn heerlijkheid, het
definitieve oordeel over de levenden
en de doden mogelijk.

Uit de leer van de verrijzenis volgen
vier praktische inzichten:



1) De leer van de uiteindelijke
verrijzenis sluit reïncarnatie uit,
waarbij de menselijke ziel na de
dood naar een ander lichaam zou
gaan, zo vaak als nodig, totdat ze
volledig gezuiverd is. Elk
mensenleven is uniek en herhaalt
zich niet; dit geeft grote betekenis
aan alles wat we dagelijks doen. Het
Tweede Vaticaans Concilie spreekt in
dit verband over “het unieke verloop
van ons leven” (Lumen Gentium, 48).

2) Een duidelijke uiting van het
geloof van de Kerk in de verrijzenis
van ieders lichaam is de verering
van de relieken van heiligen, zo
centraal in de vroomheid van
gelovigen.

3) Hoewel crematie niet verboden is,
tenzij om redenen die tegen het
geloof ingaan, [4] adviseert de Kerk
sterk om de vrome gewoonte van het
begraven van lichamen te behouden.



[5] Het lichaam is een integraal deel
van de persoon; het zal verrezen
doen worden aan het einde der
tijden, en het heeft contact gehad met
de sacramenten die Christus heeft
ingesteld en is tempel van de heilige
Geest geweest. Daarom is het
begrijpelijk waarom bij het begraven
het respect voor het lichaam in zijn
materiële vorm zoveel mogelijk
bewaard moet blijven. De huidige
onverschilligheid ten opzichte van
het lichaam als schepping van God,
bestemd voor verrijzenis, maakt het
des te belangrijker om crematie te
vermijden.

4) De opstanding van de doden valt
samen met wat de heilige Schrift
noemt: de komst van “de nieuwe
hemel en de nieuwe aarde”.[6] Niet
alleen de mens zal in heerlijkheid
worden getransformeerd, ook het
hele universum zal veranderen. “De
Kerk, waartoe wij allen geroepen
worden in Christus Jezus en waarin



wij door Gods genade tot de
heiligheid komen, zal slechts haar
voltooiing bereiken in de hemelse
heerlijkheid, wanneer de tijd komt
van het herstel van alle dingen en
wanneer met het menselijk geslacht
ook heel de wereld, die nauw met de
mens is verbonden en door de mens
tot haar einddoel geraakt, volmaakt
hersteld zal worden in Christus (vgl.
Ef 1,10; Kol 1,20; 2 Pe 3,10-13).” [7] Er
zal zeker continuïteit zijn tussen deze
wereld en de nieuwe wereld, maar er
zal ook een belangrijke
discontinuïteit zijn, gekenmerkt door
volmaaktheid, duurzaamheid en
volledig geluk.

2. De christelijke betekenis van de
dood

Het raadsel van de dood kan alleen
begrepen worden in het licht van
Christus’ verrijzenis en onze
verrijzenis in Hem. Inderdaad, de
dood – de scheiding van ziel en



lichaam – wordt beschouwd als het
grootste kwaad in de natuurlijke
orde. Maar dit zal volledig
overwonnen worden wanneer God
in Christus de mensheid aan het
einde der tijden zal doen verrijzen.

Het is waar dat de dood natuurlijk is
in die zin dat de ziel van het lichaam
gescheiden kan worden. Het
markeert het einde van onze aardse
pelgrimstocht. Na de dood kunnen
we geen verdiensten meer
verwerven of verliezen; er is geen
mogelijkheid tot berouw meer. Direct
na de dood gaat de ziel naar hemel,
hel of vagevuur, via het zogenaamde
bijzonder oordeel. [8] De
onafwendbaarheid van de dood is
een waarschuwing om ons leven op
orde te brengen, de tijd en talenten
die God ons gegeven heeft goed te
gebruiken, oprecht te handelen en
ons in te zetten voor anderen.



Aan de andere kant leert de Schrift
dat de dood de wereld binnentrad
door de zonde. [9] In die zin wordt de
dood gezien als straf voor de zonde.
De mens wilde leven zonder God en
moet daarom de gevolgen
aanvaarden van het verbreken van
de relatie met Hem, en de
verdeeldheid in de samenleving en
in zichzelf die voortkomt uit het zich
afkeren van God.

Toch heeft Christus door zijn
gehoorzaamheid de dood
overwonnen en verrijzenis en
verlossing voor de mensheid
verworven. Voor wie in Christus leeft
door de Doop, blijft de dood pijnlijk
en afstotelijk, maar het is niet langer
een levende herinnering aan de
zonde, maar een kostbare
gelegenheid om samen met Christus
te verlossen, door zelfverloochening
en toewijding aan anderen. “Als wij
met Hem gestorven zijn, zullen wij
ook met Hem leven” (2 Tim 2,11). Zo



heeft de christelijke dood, dankzij
Christus, een positieve betekenis. [10]
De geleidelijke dood voor het zelf die
het christelijke leven met zich
meebrengt (verloochening) helpt
voor te bereiden op de definitieve
vereniging met Christus door de
dood.

3. Eeuwige leven in intieme
gemeenschap met God

Door de mens te scheppen en te
verlossen, heeft God ons bestemd
voor eeuwige gemeenschap met
Hem. De heilige Johannes noemt dit
“eeuwig leven,” vaak aangeduid als
“hemel.” Jezus geeft zo de belofte van
de Vader aan de zijnen: “Uitstekend,
goede en trouwe dienaar, over
weinig waart ge trouw, over veel zal
ik u aanstellen. Ga binnen in de
vreugde van uw heer.” (Mt 25,21).
Wat betekent eeuwig leven? Het is
“niet een zich steeds voortzettende
opeenvolging van kalenderdagen is,



maar zoiets als het volledig vervulde
ogenblik, waarin het geheel ons
omvat en wij het geheel omvatten.
Het zou het ogenblik zijn van de
onderdompeling in de oceaan van
oneindige liefde, waarin er geen tijd,
geen vóór en na meer is. Wij kunnen
slechts proberen te denken dat dit
ogenblik het leven is in de volle zin:
ons steeds opnieuw onderdompelen
in de wijde ruimte van het zijn,
waarin wij eenvoudig door vreugde
overweldigd worden”. [11]

Uiteindelijk geeft het eeuwige leven
volledige en blijvende betekenis aan
het menselijk leven, aan ethische
inzet, aan vrijgevige toewijding, aan
onbaatzuchtige dienstbaarheid, aan
de inspanning om de leer en liefde
van Christus aan alle zielen mee te
delen. De christelijke hoop in de
hemel is niet individualistisch, een
prijs “voor mij,” maar verwijst naar
alle mensen (vgl. Spe Salvi, 13-15, 28,
48). Dankzij de belofte van eeuwig



leven zijn christenen overtuigd dat
het de “moeite waard” is om te
streven naar een leven volledig in
overeenstemming met Christus’ leer.
“De hemel is het uiteindelijke doel en
de verwezenlijking van de diepste
verlangens van de mens, de hoogste
en definitieve staat van geluk.” [12]

Wie in genade sterft, zal voor altijd
op God lijken, omdat zij Hem zullen
zien “zoals Hij is” (1 Joh 3,2), dat wil
zeggen “van aangezicht tot
aangezicht” (1 Kor 13,12), wat de
“zalige aanschouwing” wordt
genoemd. De hemel is de hoogste
uitdrukking van Gods gave aan de
mensheid.

Tegelijkertijd zullen wij in de hemel
degenen van wie we op aarde
hebben gehouden, kunnen
liefhebben met een zuivere en
blijvende liefde. “Vergeet het nooit,
na de dood zult u ontvangen worden
door de Liefde. En in de liefde van



God zult u bovendien alle zuivere
liefde vinden die u op aarde
bezat.” [13] De vreugde van de hemel
bereikt zijn volle hoogte met de
verrijzenis van de doden.

Het eeuwige karakter van de hemel
betekent niet dat men daar niet meer
vrij is. Niemand zondigt daar, noch
kan men zondigen, omdat wie God
aanschouwt, nooit meer wil
zondigen. Vrij en liefdevol zullen de
geredde mensen voor altijd in
gemeenschap met God blijven, omdat
zij dit werkelijk willen. In de hemel
bereikt de menselijke vrijheid haar
hoogste vervulling.

Volgens de heilige Thomas hangt het
eeuwige leven af van het niveau van
liefde dat iemand in dit leven heeft
bereikt: “Wie meer liefde heeft, zal
meer volledig delen in het licht van
de heerlijkheid, God meer perfect
zien en daardoor gelukkig zijn.” [14]



4. Hel als definitieve afwijzing van
God

De heilige Schrift leert dat wie
weigert berouw te hebben over
ernstige zonden, de eeuwige
beloning van gemeenschap met God
zal verliezen en in plaats daarvan
eeuwige schande zal lijden. “In
doodzonde sterven zonder er
berouw over gehad te hebben en
zonder Gods barmhartige liefde te
aanvaarden betekent uit eigen vrije
keuze voor altijd van Hem
gescheiden blijven. En het is deze
staat van het zichzelf definitief
uitsluiten van de gemeenschap met
God en de gelukzaligen die men
aanduidt met het woord "hel". [15]
God predestineert niemand tot
eeuwige verdoemenis. Wie echter
zijn uiteindelijke doel zoekt los van
God en Zijn wil, bouwt een
geïsoleerde wereld waarin Gods licht
en liefde niet kan doordringen. De
hel is een mysterie, het mysterie van



afgewezen Liefde; het is een teken
van de destructieve kracht van
menselijke vrijheid wanneer men
zich van God afkeert. Hel is zich
“eeuwig afkeren van de liefde.”

De leer van de hel in het Nieuwe
Testament dient zich aan als oproep
tot verantwoordelijkheid bij het
gebruik van de ontvangen gaven en
talenten en tot bekering. Het bestaan
van de hel benadrukt de ernst van
doodzonde en de noodzaak deze te
vermijden, vooral door
vertrouwensvolle en nederige gebed.
De mogelijkheid van eeuwige
verdoemenis herinnert christenen er
ook aan dat ze hun leven volledig
aan anderen moeten wijden, terwijl
ze zich inzetten om Christus’
waarheid te verspreiden.

5. Zich zuiveren om God te
ontmoeten

“Zij die sterven in de genade en de
vriendschap van God, maar nog niet



volkomen gelouterd zijn, ondergaan,
hoewel ze reeds van hun eeuwig heil
verzekerd zijn, na hun dood een
loutering ten einde de noodzakelijke
heiligheid te verwerven om in de
vreugde van de hemel te kunnen
binnengaan.” [16] Het is aannemelijk
dat veel mensen, ook al hebben ze
geen heilig leven geleid op aarde,
zich ook niet definitief in zonde
hebben opgesloten. De mogelijkheid
om na de dood gezuiverd te worden
van de onvolkomenheden van een
niet volledig slecht leven, is een
teken van Gods goedheid. “Het
vagevuur is een creatie van Gods
barmhartigheid, om hen die zich met
Hem willen verenigen, van hun
gebreken te zuiveren.” [17]

Het Oude Testament spreekt van
zuivering na dit leven (vgl. 2 Mak
12,40-45). De heilige Paulus spreekt
in 1 Korintiërs (1 Kor 3,10-15) over
christelijke zuivering in dit leven en
het hiernamaals, met het beeld van



vuur – een vuur dat op de een of
andere manier uit Christus
voortkomt, Verlosser, Rechter en
Fundament van het christelijke
leven. Hoewel de doctrine van het
vagevuur pas in de Middeleeuwen
formeel werd gedefinieerd (vgl. DH
856, 1304), is de oude en eensgezinde
praktijk van offers van lofprijzingen
voor de doden, vooral via de heilige
Mis, een duidelijk teken van het
geloof van de Kerk in reiniging na de
dood. Gebed voor de doden zou
namelijk geen zin hebben als deze
zielen niet geholpen konden worden.

Het vagevuur kan daarom worden
gezien als een tijdelijke en pijnlijke
afstand van God, waarin de
dagelijkse (kleine) zonden vergeven
worden, de neiging tot kwaad die
zonde in de ziel achterlaat gezuiverd
wordt, en de “tijdelijke straf” voor
zonde overwonnen wordt. Zonde
kwetst God, schaadt de zondaar en
via de gemeenschap der heiligen



schaadt zij ook de Kerk, de wereld en
de mensheid. Het gebed van de Kerk
voor de doden herstelt op de een of
andere manier orde en gerechtigheid
en verenigt ons definitief met God.

Het vagevuur brengt veel lijden met
zich mee, afhankelijk van iemands
situatie. Maar het is een pijn met
grote betekenis, “een zalige pijn”.
[18] Christenen worden uitgenodigd
zich in het huidige leven te zuiveren
van zonde door berouw, versterving,
genoegdoening en een heilig leven.

Aanbevolen literatuur

Catechismus van de Katholieke Kerk,
988-1050.

De heilige Johannes Paulus II, 
Catechese over de Geloofsbelijdenis
IV (audiënties van 25 april 1999 tot 4
augustus 1999).



Paus Benedictus XVI, Spe Salvi, 30
november 2007.

De heilige Jozefmaria Escrivá, Preek 
De hoop van de Christen, in Vrienden
van God, 205-221.

[1] Vgl. Catechismus, 997.

[2] Summa Contra Gentiles, IV, 81.

[3] S.Th, III. Suppl., qq. 78-86.

[4] Catechismus, 1176.

[5] Vgl. Instructie Ad Resurgendum
cum Christo, Congregatie voor de
Geloofsleer (2016), over de
begrafenis van overledenen en het
bewaren van as in geval van
crematie.

[6] Catechismus, 1042; 2 Pe 3,13; Apk
21,1.



[7] Lumen Gentium, 48.

[8] Vgl. Catechismus, 1021-1022.

[9] Vgl. Gn 3,17-19; W 1,13-14; 2,23-24;
Rom 5,12; 6,23; Jak 1,15; Catechismus,
1007.

[10] Catechismus, 1010.

[11] Paus Benedictus XVI, Spe Salvi,
12.

[12] Catechismus, 1024.

[13] De heilige Jozefmaria, Vrienden
van God, 221.

[14] S.Th, I, q. 12, a. 6, c.

[15] Catechismus, 1033.

[16] Catechismus, 1030.

[17] De heilige Jozefmaria, De Voor,
889.

[18] Paus Benedictus XVI, Spe Salvi,
47.



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/thema-19-de-verrijzenis-van-

het-lichaam/ (9-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/thema-19-de-verrijzenis-van-het-lichaam/
https://opusdei.org/nl-be/article/thema-19-de-verrijzenis-van-het-lichaam/
https://opusdei.org/nl-be/article/thema-19-de-verrijzenis-van-het-lichaam/

	Thema 19: De Verrijzenis van het Lichaam

