opusdei.org

Thema 16: De
hierarchische
opbouw van de Kerk

De Kerk is een gestructureerde
gemeenschap waarin
sommigen de opdracht hebben
om anderen te leiden. De
bijstand van de Heilige Geest
aan de hele Kerk, opdat zij niet
zou dwalen in het geloof, wordt
ook gegeven aan het leergezag
opdat het getrouw en
authentiek het Woord van God
zou onderwijzen. De Kerk heeft
altijd alleen gedoopte mannen
tot het priesterschap geroepen;
Ze heeft zich gebonden gevoeld
door de wil van Christus, die



alleen mannen als apostelen
koos.

16-10-2025

De Kerk op aarde is zowel een
gemeenschap als een samenleving,
gestructureerd door de Heilige Geest,
door het Woord van God, de
sacramenten en de charismatische
gaven. Het is een gemeenschap van
de kinderen van God, omdat allen
gedoopt zijn en deel hebben aan
hetzelfde Brood, dat Christus is. Het
is een gestructureerde samenleving,
omdat er onder de gedoopten
stabiele relaties bestaan, waarbij
sommigen de opdracht hebben om
anderen te leiden. Zoals de herder de
kudde leidt en verzorgt en naar
veilige plaatsen leidt, waar ze zich
kunnen voeden met goed gras, zoals
in het Bijbelse beeld (vgl. Joh
10,11-18; psalm 23), zo vraagt



Christus aan degenen die Hij tot
herders in de Kerk heeft gemaakt om
hetzelfde te doen.[i] Het onderscheid
tussen herder en kudde en de
toewijding van het leven van de
herder aan de kudde, zoals Christus
die Zijn leven gaf voor de schapen, is
een Bijbels beeld dat ons - binnen
zijn duidelijke beperkingen - kan
helpen om de gelijktijdige
aanwezigheid van gemeenschap en
sociale structurering in de Kerk te
begrijpen.

De sacramenten die de Kerk
opbouwen, geven haar ook de
structuur om een universeel
sacrament van verlossing op aarde te
zijn. In het bijzonder door de
sacramenten van het doopsel, het
vormsel en de wijding nemen de
gelovigen - op verschillende
manieren - deel aan de priesterlijke
zending van Christus. De werking
van de Heilige Geest in de
sacramenten en in de charismatische



gaven geeft aanleiding tot de drie
belangrijkste levensstaten van de
gelovigen in de Kerk door de
geschiedenis heen: de
lekengelovigen, de heilige
bedienaren (die het sacrament van
de wijding hebben ontvangen en de
hiérarchie van de Kerk vormen:
diakens, priesters en bisschoppen) en
de religieuzen.

Zeggen dat de Kerk een hiérarchische
structuur heeft, betekent niet dat
sommigen hoger staan dan anderen.
Alle gelovigen zijn door het doopsel
geroepen tot de missie om mannen
en vrouwen en de wereld tot God te
brengen. Deze missie komt
rechtstreeks van God, zonder dat
iemand de toestemming van een
ander nodig heeft om hem uit te
voeren. Maar om het uit te kunnen
voeren is genade nodig, want zonder
Christus kunnen we niets doen (vgl.
Joh 15,5). Daarom is het nodig dat
sommigen - de hiérarchie - Christus



sacramenteel aanwezig stellen voor
anderen, zodat allen de
evangeliserende zending kunnen
uitvoeren. Dienstbaarheid aan de
zending van iedereen in de Kerk is
de reden voor het bestaan van de
hiérarchie. De relatie tussen de
gelovigen en de hiérarchie heeft een
missionaire dynamiek en is een
voortzetting van de zending van de
Zoon in de kracht van de Heilige
Geest. Daarom is de hiérarchie in de
Kerk niet het resultaat van
historische omstandigheden
waardoor de ene groep de overhand
kreeg over de andere door zijn wil op
te leggen.

1. De Paus

De Paus is de bisschop van Rome en
opvolger van heilige Petrus ; Hij is
het eeuwige en zichtbare principe en
fundament van eenheid in de Kerk.
Christus gaf de apostel Petrus de taak
om het apostelcollege voor te zitten



en Zijn broeders in het geloof te
bevestigen (vgl. Lc 22,31-32). Alle
bijzondere Kerken zijn verenigd met
de Kerk van Rome en alle
bisschoppen die deze Kerken
voorzitten zijn in gemeenschap met
de bisschop van Rome, die hen in
liefde voorzit. De functie van de
laatste is om de eenheid van het
bisschopsambt te dienen en dus om
de eenheid van de Kerk te dienen.
Daarom is de Paus het hoofd van het
college van bisschoppen en herder
van de hele Kerk, waarover hij door
goddelijke instelling de volledige,
hoogste, onmiddellijke en universele
macht heeft. Deze macht van de Paus
heeft een interne grens, omdat hij
binnen en niet boven de Kerk van
Christus staat. Hij is daarom
onderworpen aan de goddelijke wet
en de natuurwet, net als alle
christenen.

Onze Heer heeft beloofd dat Zijn
Kerk altijd zal volharden in het



geloof (vgl. Mt 16,19), en Hij
garandeert deze trouw door Zijn
aanwezigheid, door de Heilige Geest.
Deze eigenschap bezit de Kerk als
geheel (niet elk individueel lid). Dit is
de reden waarom de gelovigen als
geheel niet dwalen door
onwankelbaar vast te houden aan
het geloof dat geleid wordt door het
levende leergezag van de Kerk, onder
de sturende werking van de Heilige
Geest. De bijstand van de Heilige
Geest aan de hele Kerk, opdat zij niet
dwaalt in het geloof, wordt ook
gegeven aan het leergezag, opdat het
getrouw en authentiek het Woord
van God onderwijst in de Kerk. In
sommige specifieke gevallen
garandeert deze bijstand van de
Geest dat de interventies van het
leergezag geen fouten bevatten.
Daarom wordt vaak gezegd dat het
leergezag in zulke gevallen deel heeft
aan dezelfde onfeilbaarheid die onze
Heer aan Zijn Kerk heeft beloofd. De
onfeilbaarheid van het leergezag



“verwerkelijkt zich, wanneer de paus
van Rome krachtens zijn gezag als
opperste herder van de Kerk, of het
bisschoppencollege in gemeenschap
met de paus, vooral wanneer het in
een oecumenisch concilie bijeen is,
in een definitieve uitspraak een leer
afkondigen inzake geloof of zeden;
en ook wanneer de paus en de
bisschoppen, bij het uitoefenen van
het gewone leergezag, eensgezind
een leer als definitief voorhouden.
Met zulke onderrichtingen moet
iedere gelovige in de volgzaamheid
van het geloof instemmen.”[ii]

De overtuiging van de
verantwoordelijkheid van de
zending van de Paus en de autoriteit
die hij geniet bij het uitvoeren ervan
brengt katholieken ertoe intens voor
hem te bidden. Bovendien zal
eenheid met de paus ertoe leiden dat
ze vermijden om in het openbaar
negatief te spreken over de Paus of
om het vertrouwen in hem te



ondermijnen, ook in gevallen waarin
ze een bepaalde persoonlijke richtlijn
van hem niet delen. Als dit laatste
het geval is, brengt het verlangen om
onderscheid te maken en goed
gevormd te zijn, katholieken ertoe
advies te vragen over twijfels die ze
kunnen hebben, te bidden en het
onderwerp waar ze moeite mee
hebben grondiger te bestuderen,
waarbij ze proberen de redenen
hiervoor te begrijpen met een open
geest, wat enige tijd en geduld kan
vergen. Als het meningsverschil blijft
bestaan, is het goed om te zwijgenl[iii]
en op zijn minst “te mijden wat met
deze leer niet strookt.”[iv]

2. De bisschoppen, opvolgers van
de apostelen

De Kerk is apostolisch omdat
Christus haar heeft gebouwd op de
apostelen, de uitverkoren getuigen
van Zijn verrijzenis en het
fundament van Zijn Kerk; omdat het,



met de hulp van de Heilige Geest, het
van de apostelen ontvangen
geloofsgoed onderwijst, bewaakt en
getrouw door geeft. Het is ook
apostolisch van structuur, omdat het
tot de wederkomst van Christus
wordt geinstrueerd, geheiligd en
bestuurd door de apostelen en hun
opvolgers, de bisschoppen, in
gemeenschap met de opvolger van
Petrus. Apostolische successie is de
overdracht, door het sacrament van
de wijding, van de zending en het
gezag van de apostelen aan hun
opvolgers, de bisschoppen. De
bisschoppen ontvangen niet alle
gaven die God aan de apostelen heeft
aangeboden, maar alleen die gaven
die zij hebben ontvangen om door te
geven aan de Kerk. Dankzij deze
overdracht blijft de Kerk in geloofs-
en levensgemeenschap met haar
oorsprong, terwijl ze door de eeuwen
heen haar hele apostolaat richt op de
verspreiding van het Koninkrijk van
Christus op aarde.[v]



Het college van bisschoppen, in
gemeenschap met de Paus en nooit
zonder hem, oefent ook de hoogste
en volledige macht uit over de Kerk.
De bisschoppen hebben de opdracht
gekregen om: te onderwijzen als
authentieke getuigen van het
apostolische geloof; en om te heiligen
door de genade van Christus te
schenken in de bediening van het
Woord en de sacramenten, vooral de
Eucharistie; en om het volk van God
op aarde te regeren.[vi]

Christus heeft de kerkelijke
hiérarchie ingesteld met de opdracht
om Zichzelf aanwezig te maken voor
alle gelovigen door middel van de
sacramenten en door de prediking
van het Woord van God met gezag,
krachtens het mandaat dat Hij heeft
ontvangen. De leden van de
hiérarchie kregen ook de opdracht
om het Volk van God te leiden (vgl.
Mt 28,18-20). De hiérarchie bestaat
uit de gewijde bedienaren:



bisschoppen, priesters en diakens.
Het ambt van de Kerk heeft een
collegiale dimensie, d.w.z. de eenheid
van de leden van de kerkelijke
hiérarchie staat ten dienste van de
gemeenschap van de gelovigen. Elke
bisschop oefent zijn ambt uit als lid
van het bisschoppelijk college - dat
het apostelcollege opvolgt - en in
verbondenheid met het hoofd ervan,
de Paus, en deelt met hem en de
andere bisschoppen in de zorg voor
de universele Kerk. Bovendien, als
hem een bepaalde Kerk is
toevertrouwd, regeert hij die in de
naam van Christus met het gezag dat
hij heeft ontvangen, met gewone,
eigen en onmiddellijke macht, in
gemeenschap met de hele Kerk en
onder de Heilige Vader. Het ambt
heeft ook een persoonlijk karakter,
omdat ieder verantwoordelijk is
tegenover Christus, die hem
persoonlijk heeft geroepen en hem
de zending heeft gegeven door het
sacrament van de wijding.



3. Deelname van het presbyteraat
aan het ambt van de bisschoppen

De bediening in de Kerk is één,
omdat de apostolische bediening één
is. Maar door goddelijke instelling
wordt het in drie graden verdeeld:
bisschopsambt, priesterschap en
diaconaat. Deze eenheid van
bediening komt tot uiting in de
interne relatie tussen de drie graden,
die cumulatief zijn. Het zijn
inderdaad niet drie klassen of
soorten ambtsdragers, maar graden
van één en hetzelfde ambt, van één
en hetzelfde sacrament van de
wijding. De persoon die de graad van
bisschop heeft ontvangen, houdt niet
op ook priester en diaken te zijn; de
persoon die het priesterschap heeft
ontvangen houdt niet op diaken te
zijn. Bovendien heeft dit sacrament
een kerkelijke eenheid. Het is een
bediening van de gemeenschap
omdat het wordt uitgeoefend
omwille van de gemeenschap en



omdat het intern gestructureerd is
als een geestelijke gemeenschap met
hen die hetzelfde sacrament in zijn
verschillende graden hebben
ontvangen.

In zijn zending in de specifieke Kerk
vertrouwt de bisschop op de
geincarneerde priesters, die zijn
belangrijkste en onvervangbare
medewerkers zijn. De priesters zijn
bekleed met hetzelfde ambtelijke
priesterschap waarvan de bisschop
de volheid bezit. Ze ontvangen het
door het sacrament van de wijding,
met het opleggen van de handen van
de bisschop en het wijdingsgebed.
Vanaf dat moment maken ze deel uit
van het priesterkoor, een stabiel
college dat bestaat uit alle priesters
die, verenigd met de bisschop,
dezelfde pastorale missie delen ten
behoeve van het volk van God.

Daarom, wanneer de bisschop
priesters vraagt om te delen in zijn



zorg en verantwoordelijkheid, doet
hij dat niet als iets optioneel of wat
geschikt lijkt, maar als een
noodzakelijk gevolg van het delen
van dezelfde zending, waarvan hij
het hoofd is en die voortkomt uit het
sacrament van de wijding. Priesters
zijn de meest directe medewerkers
van de bisschop in de pastorale zorg
voor het volk dat God aan hem heeft
toevertrouwd. Ze stellen de zorg van
de bisschop present in een bepaalde
plaats of omgeving, ze preken het
Woord van God en ze vieren de
sacramenten, vooral het sacrament
van de eucharistie.

4. Reden waarom alleen mannen
toegang hebben tot het
priesterschap

De Kerk heeft altijd alleen gedoopte
mannen tot de orde van het
priesterschap geroepen. In de
patristische periode (de tijd van de
kerkvaders) riepen sommige sekten



op tot een vrouwelijk priesterschap,
maar zij werden toen al veroordeeld
door de heilige Irenets, de heilige
Epifanus en Tertullianus. Alleen
mannen tot het priesterschap roepen
is een kerkelijke praktijk die
onveranderd is gebleven gedurende
de meer dan twintig eeuwen van
haar zending. Bovendien is er geen
kerkelijk onderricht tégen deze
praktijk bekend, ondanks het feit dat
de missie van de Kerk vaak werd
uitgevoerd in een omgeving waar
religies een vrouwelijke priesterorde
kenden.

De grondgedachte voor deze
beslissing komt uit de Openbaring.
De Kerk heeft zich altijd gebonden
gevoeld aan de wil van Christus, die
alleen mannen als apostelen koos.
Hij had voor dit apostolisch college
het meest verheven schepsel kunnen
kiezen, Zijn allerheiligste Moeder,
maar dat deed Hij niet. En Hij had
ook enkele vrouwen kunnen kiezen



die Hem vergezelden in Zijn
openbare leven, en die soms trouwer
en sterker waren dan de apostelen,
maar dat deed Hij niet. De apostelen
rekenden op hun beurt op de
medewerking van mannen en
vrouwen, maar ze voelden zich
gebonden aan de wil van Christus bij
het kiezen van hun opvolgers in de
pastorale zending, waarvoor ze
alleen mannen kozen. Je zou kunnen
denken dat dit de vrucht is van de
Joodse mentaliteit, maar in geen
enkel geval toonde Christus tekenen
in Zijn handelen die waren
aangepast aan culturele categorieén
in Zijn omgang met vrouwen, die Hij
zeer waardeerde en waarbij Hij altijd
de gelijkwaardigheid van mannen en
vrouwen benadrukte. In feite stond
Zijn gedrag in contrast met wat
gebruikelijk was onder de Joden in
die tijd, en dat gold ook voor het
gedrag van de apostelen, die de
Meester hier volgden.



De mogelijkheid van toegang voor
vrouwen tot het priesterschap is op
verschillende momenten ter sprake
gebracht. Enerzijds wordt dit
standpunt versterkt door de wens
om aan te sluiten bij culturele
situaties die terecht meer belang
willen hechten aan de rol van de
vrouw in de samenleving en in het
gezin. Deze grote bezorgdheid is het
resultaat van een verdieping van de
boodschap van het Evangelie, die de
gelijkwaardigheid van alle mensen
verkondigt. Aan de andere kant ziet
deze opvatting de sacramentele vorm
van de Kerk, met haar hiérarchische
structuur, als een louter menselijke
manier om zichzelf te organiseren.
Degenen die deze mening zijn
toegedaan, beweren dat de Kerk,
geinspireerd door de hedendaagse
cultuur, nu vrouwen zou moeten
opnemen in de sociale structuur van
het priesterschap. Dit zou een betere
aandacht voor vrouwen laten zien,
die al aanwezig was in het Nieuwe



Testament, en het zou nuttig zijn
voor de missie van de Kerk omdat
het meer in lijn zou zijn met de
mentaliteit van mensen vandaag de
dag.

Sommige aspecten van de manier
waarop de Kerk zichzelf organiseert,
zijn zeker het resultaat van het
ontstaan van of de assimilatie aan
vormen van sociale organisatie in de
omringende samenleving. Maar
andere zijn gekozen en gewild door
Christus. De eerste zijn het resultaat
van menselijke creativiteit in
antwoord op God; de laatste zijn door
God gegeven. De eerste kunnen
veranderd worden naargelang hun
nut voor de missie van de Kerk. De
laatste staan niet open voor
substantiéle verandering, omdat ze
voortkomen uit de specifieke wil van
Christus. Door de geschiedenis heen
onderscheidt de Kerk welke tot de
eerste groep behoren en welke tot de
tweede. Dit



onderscheidingsvermogen is soms
geen gemakkelijke taak en vereist
geduld, studie, meditatie op Gods
Woord en een openheid voor Zijn
plan. Zowel de heilige Paulus VI als
de heilige Johannes Paulus II hebben,
na het onderwerp zorgvuldig te
hebben bestudeerd, opnieuw
bevestigd dat de Kerk niet de
bevoegdheid heeft om vrouwen toe
te laten tot het priesterambt. In 1994
verklaarde paus Johannes Paulus II
dat dit een definitieve leer van de
Kerk is, die niet aan herziening
onderhevig is.[vii] Het jaar daarop
verklaarde de Congregatie voor de
Geloofsleer, wijzend op het feit dat
de herders — overal door de eeuwen
heen - dit altijd hebben onderwezen,
dat dit een leer is die de
onfeilbaarheid geniet die God aan
Zijn Kerk heeft beloofd in haar
gewone en universele leergezag.




Basisbibliografie

Catechismus van de Katholieke Kerk,
871-896.

Compendium van de Catechismus van
de Katholieke Kerk, 177-187, 333.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/thema-16-de-hierarchische-
opbouw-van-de-kerk/ (9-2-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/thema-16-de-hierarchische-opbouw-van-de-kerk/
https://opusdei.org/nl-be/article/thema-16-de-hierarchische-opbouw-van-de-kerk/
https://opusdei.org/nl-be/article/thema-16-de-hierarchische-opbouw-van-de-kerk/

	Thema 16: De hiërarchische opbouw van de Kerk

