
opusdei.org

Thema 12: De
Menswording

Jezus is de enige Zoon van God
die mens werd voor onze
verlossing. Hij is volmaakt God
en volmaakt mens. Hij nam
onze materiële en lichamelijke
conditie aan, onderhevig aan
vele behoeften, om ons te
redden van onze zonden. Maria
is werkelijk de Moeder van God
omdat Degene die zij als mens
verwekte, door het werk van de
Heilige Geest, de eeuwige Zoon
van de Vader is.



12-10-2025

1. Identiteit van Jezus in het
Nieuwe Testament

De evangeliën vertellen ons het
verhaal van Jezus, dat de basis vormt
van de christologische doctrine van
de Kerk. Christologie is niets anders
dan nadenken over wie Jezus is en
wat Hij in de wereld kwam doen.

Deze reflectie heeft zijn startpunt in
de geschriften van het Nieuwe
Testament: de evangeliën, de brieven
van St. Paulus en St. Johannes en de
andere teksten. Ze houden zich
zowel bezig met wie Jezus is als Zijn
belang voor de mensheid. En ze gaan
uit van een heel belangrijke
overtuiging: dat Jezus niet alleen een
mens kan zijn. Sterker nog, in de
jaren na de verrijzenis vereerden de
eerste christenen de naam van Jezus,



loofden Hem, zongen hymnen voor
Hem en kwamen op zondag samen
om de eucharistie te vieren ter
nagedachtenis aan Hem.

Dit is allemaal heel logisch als je het
leven van Jezus in zijn geheel bekijkt.
In het licht van de evangeliën is het
duidelijk dat Jezus Zichzelf zag als
Gods unieke vertegenwoordiger in
de wereld. En Hij eiste (op een
nederige en natuurlijke manier)
goddelijke prerogatieven op, zoals
het vermogen om zonden te
vergeven, om het woord dat God via
Mozes aan het volk had gegeven te
hervormen en Hij eiste zelfs absolute
liefde voor Zijn eigen persoon.
Bovendien bevestigde Hij dit alles
met belangrijke wonderen zoals de
opwekking van Lazarus, die Zijn
heerschappij en macht over de
kosmische elementen, mensen en
demonen toonden. Hij stond op uit
de dood en vanaf de troon van de
Vader zond Hij de Heilige Geest. Dit



alles betekende ook dat Jezus de
beloften vervulde die God aan Israël
had gedaan toen de volheid van de
tijd aanbrak: de belofte om een
Koninkrijk op te richten dat eeuwig
zou duren, waarvan Hij, Jezus, de
Messias-Koning was die in de hemel
troonde. Jezus kon niet zomaar een
mens zijn, hoe heilig je Hem ook mag
vinden.

Deze veroordeling werd echter
geconfronteerd met een
fundamentele vraag: Wat was Jezus’
precieze relatie tot God? Deze vraag
was voor de vroege christenen niet
gemakkelijk te beantwoorden. Ze
waren van mening dat er maar één
God was, maar ze realiseerden zich
ook dat Jezus had gehandeld en
gesproken alsof Hij Zelf God was. Het
probleem was toen heel duidelijk:
kan men zeggen dat Jezus God is, en
in welke zin? Betekent dat niet dat je
beweert dat er twee goden zijn? Dat
laatste was een absurditeit, want zij



waren er, net als alle Joden, van
overtuigd dat er niet meer dan één
God is, en ook niet kan zijn. Wat is
dan de relatie van Jezus met de God
van Israël?

Deze reflectie zal geleidelijk aan
leiden tot bevredigende oplossingen.
Al in de brieven van St. Paulus zien
we dat de apostel verschillende
manieren gebruikt om de
goddelijkheid van Jezus uit te
drukken, zonder Hem te verwarren
met God de Vader en zonder twee
goden te bevestigen. In de eerste
brief aan de Korintiërs schrijft
Paulus bijvoorbeeld: “Toch is er voor
ons maar een God, de Vader, uit wie
alles voortkomt en voor wie wij
bestemd zijn, en een Heer, Jezus
Christus, door wie alles bestaat en
wij in het bijzonder” (1 Kor 8,6). Hij
spreekt hier van “één God en één
Heer, Jezus Christus,” wat God de
Vader en Christus in de praktijk op
hetzelfde niveau plaatst, aangezien



in het Oude Testament “Heer” “de
meest gebruikelijke naam was om de
godheid zelf van de God van Israël
aan te duiden” (Catechismus, 446).
“Door Jezus de goddelijke naam Heer
te geven, bevestigen de eerste
geloofsbelijdenissen van de Kerk,
vanaf het begin, dat de macht, de eer
en de heerlijkheid die men aan God
de Vader verschuldigd is, dat men die
ook aan Jezus verschuldigd is, Hij
bestond immers ‘in goddelijke
majesteit’" (Catechismus, 449).

Dit wordt nog duidelijker in het
evangelie van Johannes, waarin
vanaf het eerste vers een duidelijk
onderscheid wordt gemaakt tussen
God de Vader en het Woord van God,
dat van voor de tijd in God was en
zelf God was (vgl. Joh 1,1). Jezus, zegt
Johannes, is het vleesgeworden
Woord, dat mens werd en in de
wereld kwam voor onze verlossing.
Dit Woord bestond al voor de tijd en
de schepping en is daarom niet



geschapen. Hij is altijd het Woord
van de Vader geweest en staat
daarom los van de Vader, ook al staat
Hij in relatie met Hem. Dit is een
belangrijke tekst, waarin Johannes
het probleem beantwoordt van hoe
je kunt zeggen dat Jezus God is
zonder te zeggen dat er twee goden
zijn. Dit Woord, zegt Johannes, is
goddelijk zoals de Vader zelf, maar
Hij kan niet worden beschouwd als
een tweede God omdat Hij volledig in
relatie staat tot de Vader. Dit opent
de weg voor een beschouwing van de
ene God als een Drie-eenheid van
personen: Vader, Zoon en Geest. Zo
opent de God van Israël in het
Nieuwe Testament Zijn intimiteit en
openbaart Hij Zich als Liefde, Liefde
die de volmaakte eenheid van de drie
goddelijke personen weerspiegelt.

2. Identiteit van Jezus in het licht
van de christologische Concilies



In de eeuwen na het apostolische
tijdperk heeft de Kerk haar kennis
van Jezus beter gedefinieerd en
verdiept op basis van wat het
Nieuwe Testament had bevestigd. De
verspreiding van het evangelie
bracht het in contact met de niet-
joodse wereld, en in het bijzonder
met het Griekse denken, dat in meer
of mindere mate een pluraliteit van
goden toestond.

In deze context zou Jezus gezien
kunnen worden als een tweede God,
minder dan de Vader en in staat om
te veranderen en een menselijke
vorm aan te nemen (in tegenstelling
tot de Vader die onveranderlijk zou
zijn). Dit was het standpunt van
Arius waartegen het Concilie van
Nicea in 325 reageerde (vgl. 
Catechismus, 465). Dit concilie
formuleerde de woorden die we elke
zondag reciteren in het Credo,
namelijk dat Jezus “God uit God,
Licht uit Licht, ware God uit de ware



God. Geboren, niet geschapen, één in
wezen met de Vader” is. Dit maakte
duidelijk dat de Vader en de Zoon
dezelfde unieke goddelijke natuur
delen en dezelfde waardigheid
hebben.

Een eeuw later werd een ander
belangrijk probleem aan de orde
gesteld: Als Jezus God is, hoe kan Hij
dan tegelijkertijd mens zijn? De
ervaring leert ons dat een mens een
individu is en dat God ook een
afzonderlijk en individueel wezen is.
Hoe kunnen ze één realiteit zijn? In
het geval van Christus, is het niet een
kwestie van twee verschillende
wezens, maar toch op een bepaalde
manier diepgaand verenigd? Dit was
het voorstel van de patriarch van
Constantinopel, Nestorius. Voor hem
vormen God en de mens Jezus een
eenheid omdat ze altijd perfect
samenwerken. Net zoals een
galopperend paard en de ruiter die
het leidt samen handelen en zich



naar elkaar voegen, hoewel ze in
werkelijkheid twee verschillende
wezens zijn die één figuur vormen.
Met deze benadering concludeerde
Nestorius dat Jezus was geboren, in
Palestina leefde, aan het kruis stierf,
enz., maar hetzelfde kan niet gezegd
worden van God. Het eeuwige Woord
is onveranderlijk en kan niet als
mens geboren worden. Daarom kan
niet gezegd worden dat Maria de
moeder van God is, maar alleen de
moeder van de mens Jezus.

Het probleem met deze oplossing is
dat het niet echt garandeerde dat
Christus één wezen was, één levende
realiteit, zoals we in de Evangeliën
zien. Het werd tegengewerkt door
het Concilie van Efeze in 431. Dit
Concilie stelde dat de tweede persoon
van de Drie-eenheid, het Woord van
God, vlees was geworden, dat wil
zeggen een menselijke natuur had
aangenomen (vgl. Catechismus, 466).
Daarom was Jezus één wezen en niet



twee verschillende wezens, min of
meer verenigd, zoals Nestorius
beweerde. Met de naam “Jezus”
verwijzen we naar het Woord, zodra
Hij Zich de menselijke natuur eigen
heeft gemaakt, zodra Hij mens is
geworden. Deze doctrine staat
bekend als de “hypostatische
vereniging” (omdat de menselijke
natuur is geïntegreerd in de pre-
existente persoon van het Woord, in
de “hypostase” van het Woord). Het
werd geformuleerd op het Concilie
van Efeze.

Sommige mensen hebben deze
doctrine echter verkeerd begrepen
en dachten dat het menselijke
element in Christus, opgenomen als
het was in de goddelijke persoon,
daarin werd opgelost. Zo zou het
menselijke element in Jezus al zijn
consistentie verliezen. Om deze fout
te herstellen werd twintig jaar later
tijdens een ander oecumenisch
concilie, gehouden in de stad



Chalcedon, de positie van Efeze op
een iets andere manier
geherformuleerd: Jezus is één
persoon, zei het Concilie, maar Hij
bestaat op twee manieren: als God in
eeuwigheid en als mens in de tijd. Hij
is waarachtig God en waarachtig
mens, volmaakt God en volledig en
geheel mens. Vanaf dat moment
hebben latere concilies de doctrine
van Chalcedon verduidelijkt en er
enkele consequenties uit getrokken,
bijvoorbeeld dat Jezus een echte
menselijke wil heeft, omdat Hij echt
mens is. En als mens volbracht Hij
het werk van onze verlossing.

3. De Menswording

Naast de historische kwesties is wat
fundamenteel is in de doctrine van
de Menswording de persoonlijke
aanwezigheid van de Zoon van God
in de geschiedenis. Door Zijn
menselijke woorden en daden leren
we de Zoon van God kennen en



begrijpen we op een bepaalde
manier hoe God Zelf is. En wat we
vooral zien is dat God Liefde is, een
Liefde die in staat is om Zijn leven
voor ons te geven.

De Incarnatie is het werk van de
Drie-enige God. De Vader zendt Zijn
Zoon naar de wereld, dat wil zeggen,
de Zoon treedt de tijd binnen en
neemt de menselijke substantie aan,
de menselijkheid die de Heilige Geest
voortbrengt in de maagdelijke schoot
van Maria, met haar medewerking
en instemming. Zo begint het Woord
van God, dat eeuwig bestond, ook als
mens in de geschiedenis te bestaan.

De aanwezigheid van de Zoon van
God in de geschiedenis is ook de
nabijheid van de Vader en de Heilige
Geest, want in Jezus en door Hem
worden ook de andere goddelijke
personen aan de mensheid bekend
gemaakt. Vooral Johannes drong
hierop aan. De komst van Jezus



onthult de intieme en
ontoegankelijke kenmerken van het
goddelijke Wezen, zodat Degene die
“niemand ooit heeft gezien” (Joh
1,18), openbaar wordt in het leven
van Christus, de vleesgeworden
Eniggeboren Zoon. Christus toont
door Zijn gebaren, affecties en
woorden Zijn relatie met de Vader en
met de mensheid, Gods
welwillendheid jegens schepselen en
de waarde en betekenis van het
menselijk leven.

Jezus is daarom de enige Zoon van
God die mens werd voor onze
verlossing. Hij is ook de drager van
de Heilige Geest, Zijn tempel en
woonplaats in de geschiedenis, en
wordt daarom ook Christus, de
Gezalfde, genoemd. Zeker, andere
figuren uit het oude Israël werden
gezalfd met olie ter gelegenheid van
hun bijzondere roeping of missie en
om de aanwezigheid van de
goddelijke Geest in hen aan te geven.



Maar de zalving van Jezus is veel
radicaler, want die komt voort uit
Zijn eigen werkelijkheid als mens, uit
het mysterie van de Menswording.
Jezus komt volledig gezalfd door de
Geest ter wereld en daarom roept
alles in Hem de goddelijke
aanwezigheid op en weerspiegelt het
de zuiverheid en spiritualiteit van de
Hemel.

En deze radicale aanwezigheid van
de Geest vervult Hem ook met
genade en bovennatuurlijke gaven,
die Hij laat zien in Zijn daden,
vervuld van gerechtigheid en
goedheid, en die Zijn woorden
inspireren, zowel gebiedend als
zachtmoedig, maar altijd doordrenkt
van wijsheid en leven. Alles in het
leven van Jezus onthult Gods liefde
voor ons. En deze liefde, die Zijn
menselijk hart vervult, wordt
uitgestort over de wereld die Hij
ontmoet, een wereld die beschadigd
is door de zonde, om haar te



herstellen en terug te leiden naar de
Vader.

4. Menselijke kennis en wil van
Jezus

We hebben al gezegd dat Jezus
volmaakt God en volmaakt mens is.
Zeker, omdat Hij God is, heeft Jezus
eeuwige en tijdloze kennis van alle
dingen. Maar als Hij eenmaal mens
wordt, volgt Zijn kennis van de
wereld de wegen die bij onze
menselijke manier van weten horen.
Dat wil zeggen, Jezus kent, net als
wij, de externe werkelijkheid via
zintuiglijke ervaring, beelden,
concepten, enz., die gevormd zijn in
Zijn menselijke geest. Door te
incarneren wilde Christus de
natuurwetten niet omzeilen en
daarom moest ook Hij veel dingen
leren, net als ieder mens. Hij leerde
spreken, lezen, werken, leerde beetje
bij beetje wat nodig is voor het leven.
En Hij moest ook veel dingen leren



uit de religieuze traditie van Israël,
die Hem vooral door Maria en Jozef
werd geleerd.

Het menselijk verstand van Christus
was, net als elk ander menselijk
intellect, beperkt. Maar dit betekent
niet dat onze Heer geen kennis had
die verder ging dan wat mogelijk is
voor menselijke ervaring en weten:
bovennatuurlijke kennis. De
Evangeliën maken bijvoorbeeld
duidelijk dat Jezus het verraad van
de heilige Petrus en van Judas
voorzag. In deze en soortgelijke
gevallen waren het intuïties die door
goddelijke inspiratie aan de
menselijke geest van Christus
werden gepresenteerd.

Maar de belangrijkste en meest
diepgaande kennis die Jezus in Zijn
leven hier op aarde had, was die van
Zijn Vader God. Deze kennis was ook
diep bovennatuurlijk en vormde een
permanente dimensie van Zijn



intieme leven. De Persoon van Jezus
was eeuwig verbonden met de Vader
(Hij is de eniggeboren Zoon van de
Vader) en Zijn menselijkheid was
aangenomen (geïntegreerd) in Zijn
Persoon. Daarom ervaarde Jezus in
Zijn menselijk bewustzijn Zijn
volmaakte eenheid met de Vader. Hij
was Zich er volledig van bewust de
Zoon van God te zijn, naar de wereld
gestuurd om de mensheid te redden.

Het Compendium van de Catechismus
van de Katholieke Kerk vat de
menselijke kennis van Christus op
deze manier samen: “De Zoon van
God heeft een lichaam aangenomen,
dat bezield werd door een
menselijke, redelijke ziel. Met Zijn
menselijk verstand heeft Jezus veel
door ervaring geleerd. Maar ook als
mens had de Zoon van God een
innige en onmiddellijke kennis van
God, Zijn Vader. Hij drong ook door
tot de geheime gedachten van de
mens en kende ten volle de eeuwige



heilsbeschikkingen die Hij was
komen openbaren” (nr. 90).

Jezus had ook een echte menselijke
wil en was een volledig vrij mens. Hij
was in de eerste plaats vrij omdat Hij
niet onderhevig was aan de
innerlijke wanorde die wij ervaren
als gevolg van de erfzonde en die
ertoe leidt dat we gemakkelijk
toegeven aan de drie
“concupiscenties” - de begeerte van
de wereld, de begeerte van de ogen
en de begeerte van het vlees - en er
slaaf van worden. De Heilige Geest
gaf Zijn menselijkheid vorm vanaf
het begin in Maria’s schoot en was
daarna altijd volledig aanwezig in
Zijn leven. Maar in diepere zin was
Jezus vrij omdat Zijn daden altijd
werden gedreven door liefde voor
Zijn Vader en de missie die Hij had
gekregen. Hij verlangde er te allen
tijde naar om de wil van de Vader uit
te voeren en de liefde van de Heilige
Geest in Zijn hart doordrenkte Zijn



daden met rechtvaardigheid en
naastenliefde. Daarom is Jezus, zoals
het Tweede Vaticaans Concilie zei,
voor ons altijd het model van wie de
mens is (vgl. Gaudium et Spes, 22).

Deze grote vrijheid van Christus
manifesteerde zich op vele
manieren. Hij liet Zich niet
conditioneren door mensen of
omstandigheden of welke vorm van
angst dan ook, en boog ook niet voor
de culturele barrières van de
samenleving van Zijn tijd, waarin de
rechtvaardigen zondaars verachtten
en probeerden te vermijden. Jezus
daarentegen at met zondaars en koos
zelfs enkele leerlingen, zoals
Matteüs, uit milieus die sociaal
afgekeurd werden. Hij had er geen
probleem mee om te breken met
nutteloze wettelijke regels, ook al
waren die in Zijn tijd wijdverbreid,
noch om boos te worden en de tafels
omver te werpen van kooplieden die
de heilige waardigheid van de



Tempel schonden. Hij liet Zich niet
conditioneren door Zijn familie of
door machtsstructuren. Hij deinsde
er niet voor terug om de Farizeeën te
confronteren en aan te klagen wat zij
verkeerd deden. En bovenal stond
Hij te popelen om Zijn leven voor ons
te geven. We zien dus dat Jezus een
grote vrijheid genoot, waardoor Hij
altijd kon kiezen wat goed was voor
mensen, wat de Vader welgevallig
was.

In al Zijn handelingen voerde Jezus
met Zijn menselijke wil uit wat Hij
samen met de Vader en de Heilige
Geest eeuwig had besloten. De daden
van Christus brachten Gods liefde en
barmhartigheid voor de mensheid in
het rijk van de menselijke
geschiedenis.

5. Waarde van het mysterie van de
Menswording

Als we in het Credo reciteren “Hij is
uit de hemel neergedaald en door de



Heilige Geest mens geworden uit de
Maagd Maria”, bevestigen we dat de
menselijkheid die het Woord heeft
aangenomen waar en echt is, uit het
vlees van een vrouw, zodat Hij één
van ons is en tot ons ras behoort. Als
dat niet zo was, zou Hij geen
menselijk hart en ziel hebben. Hij
zou dan ook niet kunnen lijden en
sterven, en er zou geen verrijzenis
zijn. Daarom is het mysterie van de
Menswording de basis en
vooronderstelling van alle andere
mysteries van het leven van Jezus.

Het Woord nam onze materiële en
lichamelijke conditie aan,
onderhevig aan vele noden, om ons
van onze zonden te verlossen en ons
terug te brengen naar het huis van
onze Vader God, omdat God ons
geschapen heeft om Zijn
aangenomen kinderen te zijn. Dit
verlossingswerk wordt door onze
Heer in al Zijn daden uitgevoerd, ook
tijdens Zijn jeugdjaren (het



zogenaamde “verborgen leven” van
Christus), die niet veel publieke
weerklank hadden.

Alle daden van Jezus brengen onze
verlossing teweeg, want door ze uit
te voeren op een rechtvaardige en
juiste manier, die de Vader
welgevallig is, stelt Hij ons ook in
staat om hetzelfde te doen en opent
zo de weg voor ons. De kerkvaders
zeiden graag dat Jezus, door onze
natuur tot de Zijne te maken, deze
genas en zuiverde. We kunnen dit
idee voortzetten door te zeggen dat
onze Heer ook het gewone leven
heeft gezuiverd, door het Zich eigen
te maken, en het heeft veranderd in
iets dat God welgevallig is. Zoals de
heilige Jozefmaria zei: “Doordat
Jezus als iemand van ons opgroeit en
leeft, openbaart Hij ons dat het
menselijk bestaan, het gewone leven
van alledag, een goddelijke zin
heeft.”[i] Vanaf Zijn plaats in de
hemel geeft de verrezen Jezus ons



Zijn genade, zodat we in onze
dagelijkse bezigheden de liefde
kunnen ontdekken die God voor ons
heeft, en ze zo voor ons een weg van
heiliging kunnen worden. Daarom is
Jezus, met Zijn eigen leven, onze weg,
die ons naar de Vader leidt.

Naast hun verlossende waarde
hebben alle werken van Jezus ook
een onthullende waarde, omdat ze
ons Gods liefde voor ons tonen, en
een recapitulerende waarde, omdat
ze Gods plan voor de mensheid
uitvoeren en Gods soevereiniteit, Zijn
koninkrijk, in de wereld vestigen.

6. Maria, de moeder van God en
van de Kerk

De Maagd Maria was voorbestemd
om de Moeder van God te zijn vanaf
alle eeuwigheid met de Menswording
van het Woord.

“Om Moeder van de Verlosser te zijn
werd Maria ‘door God begiftigd met



gaven die pasten bij een zo grote
taak’ (LG, 56)” (Catechismus, 490). Bij
de Aankondiging begroette de
aartsengel Gabriël haar als “vol van
genade” (Lc 1,28). Voordat het Woord
mens werd, was Maria al vol van
genade door haar correspondentie
met de goddelijke gaven. God gaf
haar deze speciale genadegaven
omdat Hij haar voorbereidde om Zijn
Moeder te worden. Geleid door hen
was ze in staat om vrijwillig in te
stemmen met de aankondiging van
haar roeping (vgl. Catechismus, 490),
om onbesmet te blijven van alle
persoonlijke zonde (vgl. Catechismus,
493) en om zich volledig in dienst te
stellen van het verlossingswerk van
de Zoon.

Ze was zelf verlost vanaf haar
conceptie: “De Kerk is zich door de
eeuwen heen ervan bewust
geworden dat Maria, door God
‘begenadigd’, vanaf haar ontvangenis
verlost was. Dat belijdt het dogma



van de onbevlekte ontvangenis, door
Paus Pius IX in 1854 afgekondigd: ‘De
gelukzalige maagd Maria is bij het
eerste ogenblik van haar
ontvangenis door een bijzondere
genadegave en voorrecht van de
almachtige God met het oog op de
verdiensten van Christus Jezus, de
Verlosser van het menselijk geslacht,
gevrijwaard van elke smet van de
erfzonde’ (DS 2803)” (Catechismus,
491).

Maria is waarlijk de Moeder van God
omdat “Hij, die door haar als mens
van de heilige Geest ontvangen is,
niemand anders is dan de eeuwige
Zoon van de Vader, de tweede
persoon van de heilige Drie-
eenheid” (Catechismus, 495).

Maria was altijd een maagd. Sinds de
oudheid belijdt de Kerk in het Credo
en viert zij in haar liturgie “Maria als
de Aeiparthenos, ‘altijd maagd’ (vgl.
LG, 52)” (Catechismus, 499; vgl. 



Catechismus, 496-507). Dit geloof van
de Kerk wordt weerspiegeld in de
oude formule: “Maagd voor de
bevalling, tijdens de bevalling en na
de bevalling.” Vanaf het begin heeft
“de Kerk beleden dat Jezus alleen
door de kracht van de Heilige Geest
in de schoot van de maagd Maria
ontvangen is, waarmee zij ook het
lichamelijk aspect van dit gebeuren
bevestigt: Jezus is ontvangen ‘van de
Heilige Geest zonder mannelijk
zaad’.” (Catechismus, 496). Maria was
ook maagd in het kraambed, omdat
Jezus bij Zijn geboorte haar
maagdelijkheid wijdde (vgl. 
Catechismus, 499). En ze bleef ook
maagd na de geboorte van Jezus.

Maria werd opgenomen in de hemel.
“De Onbevlekte Maagd, vrij van elke
smet van de erfzonde, werd aan het
einde van haar leven op aarde
opgenomen in de glorie van de
hemel en door de Heer als Koningin
van het universum op de troon gezet,



om nog vollediger gelijkvormig te
worden aan haar Zoon, Heer der
heren en overwinnaar van zonde en
dood.” Haar Hemelvaart is een
anticipatie op de wederopstanding
van andere christenen (vgl. 
Catechismus, 966).

Maria is de Moeder van de Verlosser.
Daarom houdt haar goddelijke
moederschap ook haar medewerking
in aan de verlossing van de
mensheid: “van ganser harte en door
geen zonde belemmerd, aanvaardde
zij de heilswil Gods en wijdde zij zich
als de dienstmaagd van de Heer
geheel toe aan de persoon en het
werk van haar Zoon, en zó stelde zij
zich onder Hem en met Hem in
dienst van het verlossingsgeheim
door de genade van de almachtige
God” (Lumen Gentium, 56). Deze
samenwerking komt vooral tot uiting
in haar geestelijk moederschap.
Maria is echt onze moeder in de orde
van genade en werkt mee aan de



geboorte tot het leven van genade
van de gelovigen en hun spirituele
ontwikkeling. Bovendien waakt ze
vanuit de hemel over ons als onze
moeder, door haar veelvuldige
voorspraak de genaden van God te
verkrijgen die we nodig hebben voor
onze christelijke roeping en onze
verlossing (vgl. Catechismus, 969).

Maria is het type en model van de
Kerk: “De Maagd Maria is voor de
Kerk het voorbeeld van geloof en
liefde. Daarom is zij ‘het
allerverhevenste en zeer
uitzonderlijk lid van de Kerk’ (LG,
53); Zij is zelfs ‘de voorbeeldige
verwezenlijking’, ‘het beeld’ van de
Kerk (LG, 63)” (Catechismus, 967). De
heilige Paulus VI benoemde Maria op
21 november 1964 plechtig tot
Moeder van de Kerk, om de
moederlijke functie die Onze Lieve
Vrouw over het christelijke volk
uitoefent expliciet te onderstrepen.



Daarom is het gemakkelijk te
begrijpen waarom de vroomheid van
de Kerk voor Onze Lieve Vrouw een
intrinsiek element is van de
christelijke eredienst. Maria “geniet
terecht van de kant van de Kerk een
bijzondere verering” (Catechismus,
971), zoals blijkt uit de vele feesten,
liturgische gedenkplaatsen en
praktijken van vroomheid die wij
katholieken aan haar wijden.

Basisbibliografie

Catechismus van de Katholieke Kerk,
430-534, 720-726 en 963-975.

H. Johannes Paulus II, Ik geloof in
Jezus Christus. Catechese over het
Credo (II).



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/thema-12-de-menswording/
(11-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/thema-12-de-menswording/
https://opusdei.org/nl-be/article/thema-12-de-menswording/

	Thema 12: De Menswording

