opusdei.org

Thema 11: De
getuigenis van de
evangelién

Jezus stuurde de apostelen de
wereld in om “het evangelie te
verkondigen aan heel de
schepping” (Mc 16,15) De
inhoud van dat evangelie is wat
Jezus in Zijn aardse leven zei en
deed. De vier verslagen van
Matteus, Marcus, Lucas en
Johannes zijn het resultaat van
een lang compositieproces. De
Evangelies zijn geen boeken die
Jezus als een figuur uit het
verleden presenteren: ze zijn
een levend woord, en daarin is
Jezus altijd levend.



11-10-2025

De getuigenis van de evangelién

De oudste schriftelijke vermelding
van het woord “evangelie” (“blijde
boodschap”) in de christelijke
betekenis komt van de heilige Paulus,
hoewel het gebruik ervan van voor
hem dateert. De apostel gebruikt de
term 20 jaar na de dood van onze
Heer, zonder het uit te leggen (1 Thes
1,5; 2,4; Gal 2,5.14; 1 Kor 4,15; Rom
10,16). Wanneer Jezus het woord
“Evangelie” gebruikt, gaat dat vaak
gepaard met een extra zin:
“Evangelie van het Koninkrijk van
God.”

In de oudheid, bijvoorbeeld in
Homerus en Plutarchus, werd het
woord “evangelie” gebruikt om de
beloning aan te duiden die gegeven
werd aan de persoon die het nieuws



van een overwinning bracht, of het
dankoffer dat aan de goden werd
gebracht ter gelegenheid van zulk
goed nieuws. De Romeinen
gebruikten de term “evangelién” om
de voordelen te beschrijven die
keizer Augustus de mensheid had
gebracht, zoals blijkt uit een
inscriptie die naar hem verwijst: “De
dag van de geboorte van de god is het
begin van het goede nieuws voor de
wereld.”

Maar in de Griekse vertaling van het
Oude Testament, bekend als de
Septuagint, verwijst het werkwoord
euaggelidso, dat “goed nieuws geven”
betekent, naar de komst van de
messiaanse tijd, waarin God Zijn volk
zou redden: “ ‘Hier ben Ik.” Hoe
welkom zijn op de bergen de voeten
van de vreugdebode, die vrede
meldt, van de vreugdebode met goed
bericht die een boodschap van heil
laat horen en tot Sion zegt: ‘Uw God



is als koning gekomen! ”(Jes 52,6-8;
zie ook Jes 61,1-2; Ps 96,2.10).

In het Nieuwe Testament is Jezus
deze boodschapper of heraut die het
koningschap van de Heer verkondigt
en met Zijn woord de messiaanse tijd
inluidt.

Samenstelling en authenticiteit
van de evangelién

Het Evangelie vertelt ons: “Nadat
Johannes was gevangen genomen,
ging Jezus naar Galilea en
verkondigde er Gods Blijde
Boodschap” (Mc 1,14). Dit goede
nieuws is dat in Jezus het Koninkrijk
van God aanwezig is. Jezus is niet
alleen de boodschapper van dit
goede nieuws, maar de boodschap
verwijst ook naar Hemzelf. Na de
verrijzenis stuurde Jezus de
apostelen de wereld in om “het
evangelie te verkondigen aan heel de
schepping” (Mc 16,15). De inhoud
van dit Evangelie was wat Jezus zeil



en deed in Zijn aardse leven, evenals
Zijn lijden, dood en verrijzenis. Deze
woorden en daden laten zien dat de
beloften van het Oude Testament in
Christus zijn vervuld.

De apostolische zending geeft de
oorsprong aan de “evangelién”, zo
genoemd omdat ze het gepredikte
evangelie op schrift bevatten. Vier
verslagen van dit ene Evangelie zijn
tot ons gekomen: Mattetis, Marcus,
Lucas en Johannes. Deze vier boeken
zijn het resultaat van een lang
compositieproces, meestal verdeeld
in drie fasen:

1) Het leven en de leerstellingen van
Jezus in Palestina tijdens de eerste
drie decennia na Christus.
Gedurende deze jaren waren de
leerlingen hoorders en getuigen van
de tekenen en wonderen die door
hun Meester werden verricht.
Bovendien waren ze door Hem
gezonden om Zijn boodschap te



verkondigen, wat betekende dat ze
moesten leren wat ze moesten
doorgeven. Dit is een periode waarin
het geheugen een zeer belangrijke
rol speelde.

2) Na de dood en verrijzenis van
Jezus ontwikkelde zich de
mondelinge traditie. In deze periode
verkondigden de apostelen wat de
Heer had gezegd en gedaan. Ze
deden dit met een dieper begrip van
de gebeurtenissen die ze hadden
meegemaakt en met de hulp van de
Geest der waarheid (vgl. Joh 16,13).
Gedurende deze periode van
ongeveer 30-40 jaar verspreidde de
traditie over Jezus zich mondeling
vanuit Palestina naar vele andere
delen van het Romeinse Rijk.
Gedurende deze decennia zouden de
tradities over Jezus zeker op papier
zijn gesteld (leerstellingen en
uitspraken van Jezus, wonderen die
door Hem werden verricht, het
verslag van Zijn lijden en dood, etc.)



en zijn aangepast aan de behoeften
van de luisteraars door middel van
prediking, catechese en liturgische
vieringen.

3) Vanaf eind jaren 60 na Christus
(toen de meesten die rechtstreeks
getuige waren geweest van het leven
en werk van Jezus verdwenen en de
tempel in Jeruzalem werd verwoest)
tot het einde van de eerste eeuw,
zetten de evangelisten een aantal van
de vele dingen die mondeling of
schriftelijk waren overgeleverd op
schrift. Daarbij synthetiseerden de
evangelieschrijvers deze tradities of
ontwikkelden ze andere, afhankelijk
van de nieuwe omstandigheden
waarin de verschillende christelijke
gemeenschappen leefden. In dit
werk hebben de evangelisten de stijl
van de apostolische verkondiging
behouden.

De teksten van de evangelién geven
niet aan wie hun auteurs waren.



Sommige christelijke geschriften uit
de late eerste eeuw citeren zinnen of
passages uit de Evangelién, maar
verwijzen niet naar wie ze
geschreven heeft. In ieder geval
bestond er in de tweede eeuw al een
consensus dat er maar vier van deze
geschriften waren en dat deze
teksten het gezag hadden van de
apostolische figuren Mattets,
Marcus, Lucas en Johannes. Dit
bewustzijn is vastgelegd door Papias
van Hiérapolis (overgeleverd door
Eusebius van Caesarea), de heilige
Irenets, Clemens van Alexandrié en
de Canon van Muratori (de oudste
opsomming van boeken van het
Nieuwe Testament). De heilige
Irenets schrijft bijvoorbeeld:

“Matteus gaf een geschreven
Evangelie uit onder de Hebreeén in
hun eigen dialect, terwijl Petrus en
Paulus in Rome predikten en de
fundamenten van de Kerk legden. Na
hun vertrek heeft Marcus, de leerling



en tolk van Petrus, ons ook op schrift
overgeleverd wat door Petrus was
gepredikt. Ook Lucas, de metgezel
van Paulus, heeft het evangelie dat
Paulus verkondigde in een boek
vastgelegd. Daarna publiceerde
Johannes, de leerling van de Heer,
die ook op Zijn borst had geleund
(Joh 13,23), een evangelie tijdens zijn
verblijf in Efeze in Azié” (Adversus
haereses, 3,1,1).

Met deze woorden stelt de bisschop
van Lyon de apostolische oorsprong
van de vier gecanoniseerde
Evangelies vast. Deze geschriften
maken echt deel uit van de
authentieke traditie van de
apostelen. Het is belangrijk op te
merken dat de term “authentiek”
duidt op het originele karakter of de
overeenstemming met het origineel
van een certificaat of document.
Door deze eigenschap kan het
certificaat of document getuigen of
bewijs leveren. Een document wordt



daarom authentiek genoemd om aan
te geven dat de auteur inderdaad de
persoon is aan wie het wordt
toegeschreven. Maar de term
“authentiek” wordt ook in het
meervoud gebruikt om te verwijzen
naar de gezaghebbende
vertegenwoordigers van de Traditie
die universeel geaccepteerd zijn door
de Kerkvaders. In deze zin zijn de
apostelen (Mattels en Johannes) en
apostolische mannen (Marcus, een
discipel van Petrus, en Lucas, een
discipel van Paulus) “authentiek”
omdat zij een garantie bieden voor
de authenticiteit en waarachtigheid
van de Evangelién die hun namen
dragen. Zo’n garantie betekent niet
noodzakelijkerwijs dat deze figuren
persoonlijk, met hun eigen hand, de
evangelieverhalen hebben
geschreven.

In feite weten we niet op welke
specifieke manier deze verslagen zijn
samengesteld. De eerste drie



Evangelies staan bekend als
“synoptische Evangelies”, omdat als
deze in parallelle kolommen worden
geplaatst men in één oogopslag
zowel overeenkomsten als
verschillen kan zien (synopsis, wat
“samen zien” betekent, is een
Latijnse term die uit het Oudgrieks
komt). De overeenkomsten en
verschillen tussen deze drie
geschriften hebben geleid tot
verschillende hypotheses over hun
oorsprong.

Lange tijd werd gedacht, in
navolging van Sint Augustinus, dat
het eerste evangelie dat werd
samengesteld dat van Matteus was,
en dat Marcus het later verkortte.
Later zou Lucas, die beide
geschriften kende, zijn eigen verslag
hebben samengesteld.

Er is ook voorgesteld, in navolging
van Clement van Alexandrié, dat
Matteus als eerste zijn Evangelie zou



hebben geschreven voor Christenen
afkomstig uit het Jodendom, en dat
Lucas het vervolgens zou hebben
aangepast voor Christenen van
heidense afkomst. Later zou Marcus
een compendium van de twee
hebben gemaakt.

Maar de verklaring die vandaag de
dag het meest wordt ondersteund is
dat Marcus de relatie legde tussen
het mondelinge en het schriftelijke
evangelie en het prototype van het
evangelie werd. De andere
evangelisten zouden de opzet van dit
eerste verslag hebben overgenomen.
Ze zouden ook materiaal hebben
toegevoegd dat ze gemeenschappelijk
hadden en dat niet in Marcus stond,
evenals materiaal van henzelf. In elk
geval moest elke evangelist uit de
verschillende tradities die met de
apostelen werden geassocieerd,
kiezen wat hijj tot zijn beschikking
had, het in een verhaal gieten en het
inkorten of uitbreiden, rekening



houdend met de omstandigheden
van de gemeenschappen waartoe hij
zich richtte.

Volgens deze interpretatie lijkt het
erop dat Matteus en Lucas, misschien
zonder met elkaar te overleggen, het
Evangelie van Marcus gebruikten.
Aan de andere kant wordt wat
Mattetls en Lucas gemeenschappelijk
hebben, maar niet in Marcus wordt
gevonden, meestal geidentificeerd
als een verzameling uitspraken van
Jezus (meestal bron Q genoemd).
Maar er is geen bewijs tot ons
gekomen dat het bestaan van zo’n
bron bevestigt. Naast deze bronnen
presenteert elk van de drie
synoptische evangelies tradities die
uniek zijn voor elk werk en die niet
in de andere voorkomen. Johannes,
aan de andere kant, was zich bewust
van de tradities die door Marcus
waren verzameld, hoewel hij het
verhaal over het leven en werk van



Jezus met zijn eigen kenmerken
presenteert.

In elk geval brengen deze vroege
documenten tradities samen die
teruggaan tot de apostolische
prediking. Het zijn geen biografieén
van Jezus in de betekenis die
tegenwoordig aan die term wordt
gegeven, hoewel ze werkelijk het
aardse leven van onze Heer
vertellen. De Evangelies geven
eerder een apostolische getuigenis
over Jezus Christus. De heilige
Justinus verwijst zelfs naar hen als
“de memoires” (of herinneringen)
van de apostelen, die “evangelién
worden genoemd” (Apologia, 1, 66,
3). Deze naam zou later gebruikt
worden voor deze geschriften. De
term “evangelie” laat zowel de
originaliteit van deze werken zien als
hun verbinding met de apostolische
prediking. Deze verbinding strekt
zich uit tot de manier waarop elk
verslag is gestructureerd.



In feite is de opzet van de vier
evangelién hetzelfde als die van de
apostolische verkondiging (bekend
onder de Griekse term kerygma).
Deze verkondiging wordt
bijvoorbeeld samengevat in Petrus’
toespraak in het huis van de centurio
Cornelius (Handelingen 10,37-43):
Jezus wordt door Johannes gedoopt,
predikt en verricht wonderen in
Galilea, gaat naar Jeruzalem, waar
Hij na Zijn bediening in de heilige
stad naar Zijn lijden en dood wordt
geleid. Nadat Hijj uit de dood is
opgestaan, verschijnt Hij aan de
apostelen en stijgt Hij op naar de
hemel om bij de Vader te zijn,
vanwaar Hij als rechter zal komen.
Zij die in Hem geloven ontvangen
vergeving van zonden.

Op basis van dit basisontwerp stelde
elke evangelist zijn eigen verhaal
samen. Matteiis en Lucas plaatsten
de verhalen over het kindschap voor
het verslag van de openbare



bediening van Jezus. Johannes begint
zijn evangelie met een proloog
waarin de pre-existentie van Jezus,
de vleesgeworden Logos, wordt
benadrukt. Marcus benadrukt de
noodzaak van bekering om de
Messias te ontvangen, en hijj
benadrukt ook de rol van Petrus.
Mattets structureert zijn verslag van
de bediening van Jezus rond grote
toespraken. Lucas benadrukt het
opgaan van Jezus van Galilea naar
Jeruzalem. Johannes onthult
geleidelijk de messiaanse identiteit
van Jezus door middel van “tekenen”
of wonderen tot aan de dood van
Christus, die de evangelist afschildert
als een verheerlijking.

Historische betrouwbaarheid

Om de historische waarheid van de
Evangelién te begrijpen is het
noodzakelijk om hun genre te
begrijpen. Deze teksten zijn geen
eigentijdse kronieken over het leven



van Jezus, geschreven door een
ooggetuige. Het zijn eerder verslagen
die trouw zijn aan de apostolische
traditie, die op haar beurt trouw is
aan de prediking en aan het leven
van Christus. Dat wil zeggen dat de
apostelen niet simpelweg herhaalden
wat Jezus had gezegd of slechts in
detail vertelden wat Hij had gedaan.
In plaats daarvan brachten ze het
leven van Jezus over en legden ze
ook de betekenis van Zijn leven uit.
Dit laatste aspect is duidelijk in de
vroegste geloofsbelijdenis, die Sint
Paulus optekent in 1 Korintiérs 15,3
en die hij zelf door overlevering had
ontvangen: “Christus is gestorven
voor onze zonden, volgens de
Schriften.” Hier vertelt de
apostolische prediking bepaalde
onbetwistbare historische feiten:
“Christus is gestorven”, een
historische gebeurtenis die
plaatsvond onder het gezag van
Pontius Pilatus. Tegelijkertijd erkent
de geloofsbelijdenis ook de



heilbrengende betekenis van
dezelfde gebeurtenis, die mannen en
vrouwen van alle tijden direct
aangaat - “voor onze zonden” - en die
was aangekondigd in de heilige
geschriften van Israél - “volgens de
Schriften”.

Wat in de Evangelién wordt verteld,
verwijst daarom naar de waarheid
van wat er is gebeurd. Van deze
waarheid hebben de apostelen
getuigd en gepredikt om de mensen
van alle tijden duidelijk te maken dat
verlossing te vinden is in de
gekruisigde en opgestane Christus,
zoals voorspeld in de Geschriften van
Israél. Daarom moeten we niet
zoeken naar alleen de kale,
objectieve feiten in deze geschriften,
zonder de betekenis die de
evangelisten eraan hebben gegeven.
Bovendien zou een dergelijke
objectiviteit onmogelijk zijn in een
oud verslag. De historische realiteit
van de evangelién kan niet



gescheiden worden van de leer van
de apostelen, die elke evangelist op
zijn eigen manier presenteert.

Deze kenmerken van de Evangelie-
verslagen betekenen niet dat het niet
mogelijk is om toegang te hebben tot
de historische gebeurtenissen die in
deze geschriften worden beschreven.
Het impliceert het ook niet, omdat
deze verhalen onlosmakelijk
verbonden zijn met een specifieke
leer, dat deze verhalen niet
betrouwbaar zijn. Door de eeuwen
heen is de historiciteit van de
Evangelie-verslagen onderzocht
volgens de verschillende opvattingen
over geschiedenis die in elke
specifieke tijdsperiode werden
aangehouden. In de moderne tijd
werden de evangelién onderzocht
door middel van een historisch-
kritische analyse van oude
documenten die niet als objectief
werden beschouwd. Vanuit dit
perspectief werd er een onderscheid



gemaakt tussen de “Jezus van de
geschiedenis” en de “Christus van het
geloof.” Deze benadering scheidde de
figuur van Jezus, zoals
gereconstrueerd door historici, van
wat de Kerk over Christus leert. Voor
christenen kan er geen sprake zijn
van een dergelijke scheiding, omdat
de historische Jezus dezelfde Heer
Jezus Christus is wiens persoon en
leerstellingen de Kerk trouw
doorgeeft. Toch is de kwestie die de
moderne historisch-kritische
benadering oproept onontkoombaar.
De vraag hoe we Jezus vanuit een
historisch standpunt kunnen kennen
kan niet genegeerd worden. Jezus
Christus, de vleesgeworden Zoon van
God, was en is een waarachtig mens.
Hij is een historische figuur en Zijn
verlossende werk werd uitgevoerd
door handelingen die plaatsvonden
in de menselijke geschiedenis. Zoals
Benedictus XVI onderwijst, als Jezus
een idee of een ideologie zou zijn,
zou het christendom slechts gnosis



zijn, of esoterische spirituele kennis.
Daarom is historisch onderzoek naar
de Evangelie-verslagen een
noodzakelijke vereiste, niet alleen
om een solide basis voor het geloof te
bieden, maar ook om een betere
kennis van de Heilige Mensheid van
onze Heer te krijgen.

Kennis over Jezus moet beginnen bij
de evangelién: Zij zijn de primaire
bron voor onze informatie over
Jezus. Tegelijkertijd zijn er
historische getuigenissen tot ons
gekomen uit andere niet-bijbelse
bronnen die ondersteunen wat er in
deze vier verslagen staat.
Archeologische ontdekkingen uit het
oude Palestina hebben bijvoorbeeld
waardevolle gegevens aan het licht
gebracht die ondersteunen of
contextualiseren wat de evangelién
ons vertellen. De teksten die bij
Qumran zijn gevonden, de
vertalingen van de Joodse
Geschriften in het Aramees, de



Joodse mondelinge overlevering en
de manieren waarop die werd
doorgegeven, evenals de rabbijnse
bronnen, helpen ons om de
religieuze vitaliteit van die tijd en de
manier waarop de heilige geschriften
werden gebruikt beter te leren
kennen. De getuigenis over Jezus van
de Joods-Romeinse historicus Flavius
Josephus, andere getuigenissen uit
heidense bronnen (Tacitus,
Suetonius, Plinius), samen met
informatie uit Grieks-Romeinse
retorische teksten, en de studie van
Hellenistische opvoeding en de
invloed van Griekse denkscholen,
helpen ook om historische elementen
in de evangelién in te kaderen en
beter te begrijpen. In het licht van de
beweringen over de subjectiviteit
van de evangelies worden de
bovengenoemde externe bronnen
aangevuld met een aantal criteria die
de historische betrouwbaarheid van
de verslagen van de vier
evangelisten garanderen. Enkele van



de belangrijkste van deze criteria
zijn:

1) Het discontinuiteitscriterium.
Uitdrukkingen en handelingen die
niet passen in het Jodendom van die
tijd, en die niet zouden zijn
verzonnen door de vroege kerk of
door de evangelisten, worden als
authentiek historisch beschouwd.
Bijvoorbeeld: “Koninkrijk van God’,
‘Mensenzoon’, ‘Abba’, ‘Amen’, de
doop van Jezus door Johannes, de
gebreken van de apostelen.

2) Het criterium van meervoudige
getuigenissen. Kenmerken van de
persoon, de prediking en de
activiteiten van Jezus waarvan in alle
evangelién en in andere geschriften
van het Nieuwe Testament of
daarbuiten wordt getuigd, zijn
authentiek. Bijvoorbeeld: Jezus’
houding tegenover de Wet, zondaars
en armen; Zijn verzet tegen
erkenning als politieke messias-



koning; Zijn prediking van het
Koninkrijk en Zijn helende activiteit
en wonderen.

3) Het criterium van samenhang of
conformiteit. Elementen uit de
evangelién die niet op basis van
andere criteria als historisch kunnen
worden bestempeld, maar die wel
consistent zijn met wat we op
betrouwbare wijze weten over de
prediking van Jezus en Zijn
aankondiging over het Koninkrijk
van God, worden als authentiek
beschouwd. Bijvoorbeeld: het Onze
Vader, de gelijkenissen en de
zaligsprekingen.

4) Het criterium van noodzakelijke
verklaring. Gebeurtenissen die
betekenis geven aan en licht werpen
op een reeks elementen die anders
niet begrepen zouden worden,
worden ook als authentiek
beschouwd. Bijvoorbeeld: het succes
van het begin van Jezus’ dienstwerk,



Zijn activiteiten in Jeruzalem en Zijn
privélessen aan Zijn leerlingen.

Aan deze criteria worden de
zogenaamde “tekenen” toegevoegd
dat iets wat verteld wordt
waarschijnlijk waar is. Details zoals
Jezus die aan het hoofd van de boot
slaapt, of de aanduiding dat een
gebeurtenis plaatsvond, bijvoorbeeld
“Iin de buurt van Jericho”, zijn
tekenen dat een ooggetuigenverslag
aan het verhaal ten grondslag ligt.

Al deze criteria tonen aan dat de
Evangelies, hoewel het
geloofsgetuigenissen zijn, historisch
betrouwbaar zijn. Ze bewijzen dat
het theologische en heilshistorische
perspectief waarmee de evangelién
Jezus presenteren de historische
werkelijkheid niet verdraait door
Hem te overdrijven. Dit betekent niet
dat het beeld van Jezus dat door de
evangelisten wordt overgebracht
volledig is in deze geschreven



verslagen. Zoals Johannes schrijft,
“heeft Jezus nog vele andere tekenen
gedaan” die niet in de evangelién zijn
opgetekend (Joh 20,30-31; vgl. 21,25).
Maar de beperkingen van de
Evangelie-verslagen zijn vooral te
danken aan de waarheid dat Jezus de
eeuwige Zoon van God is, die alle
menselijke pogingen om alles te
begrijpen te boven gaat.

Het portret van Christus in de
evangelién

Hoewel onvolledig, is de voorstelling
van Christus die door de Evangelién
wordt gegeven niet de enige die God
aan ons wilde openbaren. De
voorstelling van Christus in het
evangelie ligt veeleer aan de basis
van alle andere voorstellingen van
Hem die in de loop van de
geschiedenis van de Kerk zijn
voorgesteld en ontwikkeld, vooral
door middel van haar heiligen. Al



deze voorstellingen zijn geworteld in
het beeld van Jezus in de evangelién.

Jezus wordt door de heilige Matteus
voorgesteld in al Zijn majesteit, want
Hij is de Zoon van God (vgl. 1,20;
27,54). Hij is ook de beloofde Messias.
In Hem zijn de profetieén van het
Oude Testament vervuld, zoals blijkt
uit de veelvuldige verwijzingen naar
de vervulling van “wat de Heer door
de profeet gesproken had” of
soortgelijke uitdrukkingen (1,22-23;
2,5-6.15.17-18.23; 3,3-4; enz.). Maar
tegelijkertijd is Jezus de Messias die
de autoriteiten van Israél zouden
weigeren te accepteren. Als gevolg
hiervan heeft God, zoals Matteus
getuigt, een nieuw volk willen
vormen dat de vruchten zou
voortbrengen die Hij verlangt
(21,43). Dit nieuwe volk is de Kerk. In
de Kerk is Jezus de Leraar, maar
bovenal is Hij de Emmanuel - God
met ons - van voor Zijn conceptie
(1,23). Hij blijft aanwezig in het



midden van Zijn eigen volk tot het
einde der tijden (18,20; 28,20). Jezus
is ten slotte de Dienaar des Heren die
door Jesaja is voorspeld en die met
Zijn woorden en wonderen Gods
verlossingsplan voor de mensheid
vervult (8,16-17; 12,15-21).

Voor de heilige Marcus - het kon niet
anders - is Jezus ook de Messias die
in het Oude Testament wordt
aangekondigd. Deze evangelist legt
de nadruk op hoe Jezus de werken
van de beloofde Messias uitvoert, in
plaats van op de teksten die in Hem
zijn vervuld. Om de indruk te
vermijden dat Hij een politieke
Messias is, vraagt Jezus aan degenen
die van Zijn daden profiteren om te
zwijgen. Zijn rol als Messias kan dus
niet in tijdelijke zin worden
begrepen, maar in het licht van het
kruis (1,44; 5,43; 7,36; 8,26). Om dit
misverstand over de missie van
Christus te voorkomen, verwijst de
evangelist naar de titel waarmee



Jezus bij voorkeur naar Zichzelf
verwees: de “Mensenzoon” (2,10.28;
8,31.38; enz.). De titel roept het
visioen op dat wordt verteld in het
boek Daniél, waarin wordt
aangekondigd dat een hemels wezen,
“die op een mens geleek”, uit de
hoogte zal komen en macht zal
krijgen over alle naties (Dan 7,13-14).
Dit Bijbelse beeld manifesteert de
transcendente toestand van de
Messias. Bovendien benadrukt
Marcus dat Jezus de “Zoon van God”
is.

Jezus krijgt deze titel al aan het begin
van het Evangelie (1,1). Hij wordt als
zodanig verkondigd door de Vader
bij Zijn doopsel en bij de
gedaanteverandering (1,11; 9,7). En
Hij krijgt deze titel van de
honderdman die voor het kruis staat
(15,39).

De heilige Lucas benadrukt dat Jezus
de Profeet bij uitstek is (1,76; 4,24;



7,16.26; 13,33; 24,19). Niemand kan in
de naam van God spreken zoals Hijj
dat doet. Net als de profeten in het
Oude Testament, die door de Geest
van God werden geleid, werd Jezus
in Zijn doopsel door de Geest gezalfd
(3,22). Hij werd door dezelfde Geest
naar de woestijn geleid om bekoord
te worden (4,1) en ertoe aangezet om
Zijn zending in Galilea te beginnen
(4,14.18). Voor de derde evangelist is
Jezus ook de Redder, omdat Hij Zijn
mensen zal redden van hun zonden.
In Hem zijn de beloften van redding
vervuld die God aan de aartsvaders
en profeten van Israél heeft gedaan
(1,47,69,71,77; 2,11.30; 3,6; enz.). De
realiteit van deze vervulling wordt
geopenbaard in Jezus’ reddende
handelingen, vooral in Zijn gebaren
van barmhartigheid jegens zwakken
en zondaars (7,50; 8,48.50; 18,42;
19,9-10). Jezus is ook de Heer. De
Joden gebruikten deze titel om naar
God te verwijzen, zodat ze Zijn
heilige naam niet hoefden uit te



spreken. Tegelijkertijd was “heer”
een vorm van respect om iemand
aan te spreken. Lucas maakt
overvloedig gebruik van deze titel
met betrekking tot Jezus, waarmee
hij de goddelijke hoedanigheid van
Christus aangeeft vanaf Zijn geboorte
tot aan Zijn volledige manifestatie in
de verrijzenis (2,11; 5,8.12; 7,6; enz.).

Voor Johannes, net als voor de
andere evangelisten, is Jezus de
beloofde Messias van Israél en ook
de Profeet (4,19; 6,14) en Leraar of
Rabbi (1,38,49; 3,2; enz.; 6,3,69;
7,14,28; 8:20). Maar in het vierde
evangelie krijgt deze openbaring een
grotere theologische diepte. Johannes
erkent dat Jezus de Zoon van God is,
net als de andere evangelies. Maar
Johannes benadrukt dat Jezus “de
Zoon” is, de Eniggeborene (1,14,18),
de enige ware Zoon, van wie God
Vader is op een andere manier dan
van andere mensen (20,17). In feite is
de enige ware Zoon één met de Vader



(10,30; 5,19-21.23.26; 14,11).
Bovendien bestond Jezus, als Zoon
van God, al voor het moment van de
Menswording, en zelfs al voor
Abraham (1,30; 8,58). Hij werd vlees
en woonde onder de mensen (1,1-14).
Hij is het eeuwige Woord van de
Vader, de Logos, die de wereld heeft
geschapen en in stand houdt (1,1-3).
Hij is gezonden als het laatste en
beslissende Woord van God aan de
mensheid om de mensheid te
openbaren wie God is (17,25). Hij is
degene in wie verschillende
kenmerken van God in het Oude
Testament vervuld zijn. Jezus is het
Brood des Levens (6,35.51), het Licht
der wereld (8,12), de Deur (van de
schapen) (10,7.9), de Goede Herder
(10,11.14), de Verrijzenis en het
Leven (11,25), de Weg, de Waarheid
en het Leven (14,6), de Wijnstok
(15,1.5). Hij is daarom degene die de
uitdrukking “Ik ben” in absolute zin
kan gebruiken, zonder bijvoeglijk
naamwoord (8,28.58; 18,5), om Zijn



goddelijke hoedanigheid aan te
geven. Maar Hij is ook de
“Mensenzoon”, echt een mens, die uit
de hemel neerdaalde om voor ons te
sterven (1,51; 3,13; 6,62), en het Lam
van God dat de zonden van de
wereld wegneemt door aan het kruis
te sterven (1,29,36; vgl. 19,14).

De Evangelies zijn geen boeken die
Jezus als een figuur uit het verleden
presenteren. Ze zijn een levend
woord, waarin Jezus altijd levend
blijft. Zoals de heilige Jozefmaria
adviseerde: “Leef heel dicht bij
Christus! Je zou samen met Petrus,
Johannes en Andreas een rol moeten
spelen in het evangelie..., want
Christus leeft ook nu: Iesus Christus,
heri et hodie, ipse et in saecula, Jezus
Christus leeft! Gisteren en vandaag;
tot in de eeuwigheid blijft Hij
dezelfde” (De Smidse, 8).




Basisbibliografie

Tweede Vaticaans Concilie, Dei
Verbum, 18-19.

Catechismus van de Katholieke Kerk,
124-127.

Aanbevolen lectuur

“Introduction to the Gospels” en
“Introduction” tot elk Evangelie, in
The Navarre Bible. The New
Testament (Four Courts Press, Dublin;
Scepter Publishers, New York).

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/thema-11-de-getuigenis-van-
de-evangelien/ (20-2-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/thema-11-de-getuigenis-van-de-evangelien/
https://opusdei.org/nl-be/article/thema-11-de-getuigenis-van-de-evangelien/
https://opusdei.org/nl-be/article/thema-11-de-getuigenis-van-de-evangelien/

	Thema 11: De getuigenis van de evangeliën

