opusdei.org

Thema 10: Zonde en
Gods
barmhartigheid

Het verlies van het zondebesef
heeft geleid tot het verlies van
het besef van de noodzaak van
verlossing, en dus tot het
vergeten van God door
onverschilligheid. Maar de
overwinning van Christus aan
het kruis is een uitdrukking van
Zijn barmhartigheid jegens ons,
een verzekering dat “liefde
sterker is dan zonde.”
Barmhartigheid is de
fundamentele wet die het hart
van ieder mens zou moeten
leiden als hij of zij kijkt naar



een broeder of zuster die hij of
zij op het levenspad tegenkomt.

10-10-2025

1. Het mysterie van
barmhartigheid

Naast de grote verworvenheden van
onze beschaving laat de hedendaagse
wereld ook schaduwen en
afwijkingen zien die bepaald niet
altijd oppervlakkig zijn. Want “de
verschillende spanningen, die op de
moderne wereld drukken houden
verband met de diepere
disharmonie, die wortelt in het hart
van de mens.”[i]

Als eindig wezen ervaart de mens
veel beperkingen. Wanneer mensen
in een situatie komen waarin ze niets
kunnen doen aan kwaad, lijden en
onrecht, dan wenden velen zich niet



tot de barmhartige God, maar
vervallen veeleer in
verontwaardigde beschuldigingen.
De ervaring van het kwaad en het
lijden worden zo een
gerechtvaardigde reden om zich van
God af te keren, waardoor Zijn
barmhartige goedheid in twijfel
wordt getrokken. Sommigen gaan
lijden zelfs zien als een goddelijke
straf die op de zondaar valt,
waardoor Gods barmhartigheid nog
verder verdraaid wordt.

Zo wordt een vicieuze cirkel
gevormd. In de woorden van
Johannes Paulus II: “Het hart van de
tragedie die de moderne mens
ervaart is de verduistering van de zin
voor God en voor de mens.”[ii] Het
lijkt erop dat God niet relevant is,
omdat Hij onze problemen niet kan
oplossen. Aan de ene kant is het voor
ons niet duidelijk dat we verlossing
nodig hebben. En de verlossing die



Christus en Zijn Kerk bieden lijkt niet
relevant.

Het uiteindelijke gevolg van deze
verduistering van God is de
wijdverspreide afwijzing van de
noodzaak om je tot God te wenden
voor vergeving en genade. Zo heeft
het verlies van het zondebesef geleid
tot het verlies van het besef van de
noodzaak van verlossing, en dus tot
het vergeten van God door
onverschilligheid.

Daarom, hoe meer de mensen, die
bezwijken onder de secularisatie, de
betekenis van het woord
barmhartigheid verliezen, hoe meer
de Kerk het dwingende recht en de
plicht voelt om de God van
barmhartigheid te prediken. Het
mysterie van het christelijk geloof
lijkt zijn synthese te vinden in dit
woord. De evangelisatiemissie is de
krachtige verkondiging dat we in
Christus, gekruisigd, dood en



verrezen, een volledige en
authentieke bevrijding vinden van
het kwaad, de zonde en de dood.[iii]

Jezus is het gezicht van de
barmhartigheid van de Vader. “Het is
alsof Christus wilde onthullen dat de
grens die wordt opgelegd aan het
kwaad, waarvan de mens de oorzaak
en het slachtoffer is, uiteindelijk de
Goddelijke Barmhartigheid is.”[iv]

De triomf van Christus aan het kruis
is een uitdrukking van Zijn
barmhartigheid jegens alle mannen
en vrouwen, een uitdrukking van de
waarheid dat “liefde sterker is dan
zonde”, “sterker dan de dood en alle
kwaad.”[v] De wereld zal alleen
vrede bereiken over oorlog, over
geweld, wanneer ze zich beroept op
goddelijke barmhartigheid: “Jezus, ik
vertrouw op U.”[vi]

Het is niet gemakkelijk om een
antwoord te geven op zoveel kwaad
in de wereld. Misschien komt dit



omdat het kwaad geen probleem is,
maar een mysterie. Een mysterie
waarin we persoonlijk betrokken
zijn. Een mysterie dat niet
theoretisch wordt opgelost, maar met
je hele leven.

We moeten altijd nadenken over het
mysterie van barmhartigheid: de
relatie tussen lijden, onrecht, zonde,
de mensheid en God. Want, zoals
paus Franciscus zegt,[vii]
barmhartigheid is de fundamentele
wet die in het hart van ieder mens
woont als hij of zij kijkt naar de
broeder of zuster die hij of zij op het
levenspad tegenkomt.
Barmhartigheid is het woord dat het
mysterie van de Heilige Drie-eenheid
onthult. Barmhartigheid is de
ultieme en hoogste daad waarmee
God ons tegemoet komt. En daarom
is barmhartigheid de weg die God en
de mensheid verbindt.



In het leven van de Kerk is
barmhartigheid een blijvende
realiteit. Maar er zijn momenten
waarop we worden opgeroepen om
barmhartiger te zijn.

2. Zonde wordt begrepen op basis
van barmhartigheid

“Toch ontkomt niemand aan de
ervaring van het lijden, van het
kwaad in de natuur - dat gepaard
schijnt te gaan met de grenzen, eigen
aan de schepselen - en vooral aan het
probleem van het morele

kwaad” (Catechismus, 385). “De
zonde is in de geschiedenis van de
mens aanwezig: het zou een
nutteloze poging zijn haar te
ontkennen of aan deze duistere
realiteit andere namen te

geven” (Catechismus, 386). Maar
waar komt het kwaad, vooral de
zonde, vandaan?

Om deze vraag te beantwoorden
moeten we het mysterie van God



overwegen, want zonde kan alleen
begrepen worden in het licht van de
genadige God van Jezus Christus.
“Het geheim der goddeloosheid (vgl.
2 Thess 2,7) wordt slechts duidelijk in
het licht van het ‘geheim van onze
godsdienst’ (1 Tim 3,16). De
openbaring van goddelijke liefde in
Christus heeft tegelijk de omvang
van het kwaad én de overvloed van
de genade getoond (vgl. Rom 5,20).
Wij moeten derhalve het probleem
van de oorsprong van het kwaad
onder ogen zien door de blik van ons
geloof te vestigen op Hem die als
enige het kwaad overwonnen heeft
(vgl. Lc 11,21-22; Joh 16,11; 1 Joh
3,8)” (Catechismus, 385). Zoals Pascal
in zijn Pensées zegt, is kennis van
God zonder kennis van de noodzaak
van onze verlossing bedrieglijk, net
als het erkennen van onze ellende
zonder onze Verlosser te kennen.
[viii]



Als we deze diepe band tussen de
mensheid en God erkennen, kunnen
we inzien dat zonde een misbruik is
van de vrijheid die God aan de
geschapen personen geeft, zodat ze
Hem kunnen liefhebben en elkaar
kunnen beminnen (vgl. Catechismus,
386).

Om de realiteit van de zonde te
verduidelijken, spreekt het licht van
de goddelijke Openbaring in het
bijzonder tot ons over de “erfzonde.”
Maar het startpunt om dit te
begrijpen is de boodschap van
goddelijke barmhartigheid die Jezus
heeft geopenbaard.

3. De erfzonde: een essentiéle
waarheid van het geloof

“De leer over de erfzonde is, om zo te
zeggen, de “keerzijde” van de blijde
boodschap dat Jezus de Heiland is
van alle mensen, dat allen behoefte
hebben aan het heil en dat het heil



aan allen dankzij Christus
aangeboden wordt.

“Het verhaal van de zondeval (Gen 3)
gebruikt een beeldende taal, maar
het bevestigt een oergebeurtenis, een
feit dat plaats heeft gehad aan het
begin van de geschiedenis van de
mens (vgl. GS 13,1). De openbaring
geeft ons de geloofszekerheid dat
heel de menselijke geschiedenis
getekend wordt door de misstap die
onze stamouders, uit vrije wil, aan
het begin begingen (vgl. Concilie van
Trente: DS 1513; Pius XII, Humani
generis: ibid., 3897; Paulus VI,
redevoering 11 juli

1966)” (Catechismus, 388-389).

“Achter de keuze van onze
stamouders voor ongehoorzaamheid
gaat een verleidelijke, aan God
tegengestelde stem schuil (vgl. Gen
3,1-5), die hen uit afgunst de dood
doet ondergaan (vgl. Wijs 2,24). De
Schrift en de overlevering van de



kerk zien in dit wezen een gevallen
engel, Satan of duivel geheten (vgl.
Joh 8,44; Openb. 12,9). De Kerk leert
dat hij eerst een door God geschapen,
goede engel is

geweest” (Catechismus, 391).

“De mens heeft, door de duivel
verleid, in zijn hart het vertrouwen
jegens zijn Schepper (vgl. Gen 3,1-11)
aten sterven en door van zijn
vrijheid misbruik te maken is hij
ongehoorzaam geweest aan het
gebod van God. Daarin bestaat de
eerste zonde van de mens (vgl. Rom
5,19). Iedere zonde zal
dientengevolge ongehoorzaamheid
aan God zijn en een gebrek aan
vertrouwen in zijn

goedheid” (Catechismus, 397).

“De Schrift toont de dramatische
gevolgen van deze eerste
ongehoorzaamheid. Adam en Eva
verliezen onmiddellijk de genade
van de oorspronkelijke heiligheid



(vgl. Rom 3,23). Ze zijn bang voor
deze God (vgl. Gen 3,9-10) van wie zij
een verkeerd beeld hebben, het beeld
van een God die angstig waakt over
zijn voorrechten (vgl. Gen

3,5)” (Catechismus, 399).

Als gevolg hiervan wordt “de
harmonie waarin zij dankzij de
oorspronkelijke gerechtigheid
gevestigd waren, is vernietigd; de
macht van de geestelijke vermogens
van de ziel over het lichaam wordt
teniet gedaan (vgl. Gen 3,7); de
eenheid van man en vrouw wordt
blootgesteld aan spanningen (vgl.
Gen 3,11-13); hun verhouding zal
gekenmerkt worden door begeerte
en overheersing (vgl. Gen

3,16)” (Catechismus, 400).

De harmonie met de schepping is ook
verbroken: “de zichtbare schepping
is voor de mens vreemd en vijandig
geworden (vgl. Gen 3,17.19). Door de
schuld van de mens is de schepping



onderworpen ‘aan een zinloos
bestaan’ (Rom 8,21). enslotte zal het
gevolg, uitdrukkelijk aangekondigd
voor het geval het vergrijp van
ongehoorzaamheid plaatsvindt (vgl.
Gen 2,17), werkelijkheid worden: de
mens ‘zal terugkeren naar de grond
waaruit hij is genomen’ (Gen 3,19).
De dood doet zijn intrede in de
geschiedenis van de mensheid (vgl.
Rom 5,12)” (Catechismus, 400).

“Sinds deze eerste zonde overspoelt
een ware “invasie” van zonden de
wereld: de broedermoord door Kain
gepleegd op Abel (vgl. Gen 4,3-15); de
algehele ontaarding ten gevolge van
de zonde (vgl. Gen 6,5,12; Rom
1,18-32); evenzo manifesteert zich in
de geschiedenis van Israél de zonde
veelvuldig, vooral als ontrouw aan
de God van het verbond en als
overtreding van de wet van Mozes;
ook na de verlossing van Christus
manifesteert de zonde zich onder de
christenen op talrijke manieren (vgl.



1 Kor 1-6; Openbaring
2-3)” (Catechismus, 401).

4. Gevolgen van de erfzonde voor
de mensheid

Het menselijk bestaan toont het
bewijs van zonde in onze levens,
samen met de realiteit dat zonde niet
het resultaat is van het feit dat we
van nature slecht zijn, maar
voortkomt uit de vrijwillige keuze
voor het kwaad. Het morele kwaad
behoort daarom niet tot de essentie
van de menselijke natuur; het komt
niet voort uit de sociale aard van de
mens, noch uit zijn materiéle wezen,
en natuurlijk ook niet uit God of uit
een vaste lotshestemming. Christelijk
realisme plaatst de mens voor zijn
eigen verantwoordelijkheid: Hij kan
kwaad doen als gevolg van zijn
vrijheid, en de persoon die daarvoor
verantwoordelijk is, is niemand
anders dan hijzelf (vgl. Catechismus,
387).



“Wat wij uit de goddelijke
openbaring weten, stemt overeen
met de ervaring. Want bij een
ernstige reflectie op zichzelf ontdekt
de mens ook, dat hij geneigd is tot het
kwade en onder de druk ligt van
allerlei ellende, die niet van zijn
goede Schepper afkomstig kan zijn.
Door zijn veelvuldig weigeren, God
als zijn oorsprong te erkennen, heeft
de mens ook de juiste orde
verbroken met betrekking tot zijn
laatste doel en daarmee ook heel de
harmonie zowel met betrekking tot
zichzelf als tot de andere mensen en
al het geschapene” (GS 13,1).

Door de geschiedenis heen heeft de
Kerk het dogma van de erfzonde
geformuleerd in tegenstelling tot een
overdreven optimisme en
pessimisme (vgl. Catechismus, 406).
In tegenstelling tot Pelagius, die
beweerde dat de mens alleen goed
kan doen met zijn natuurlijke
krachten en dat genade slechts een



externe hulp is, waardoor zowel de
reikwijdte van Adams zonde als
Christus’ verlossing (gereduceerd tot
respectievelijk slechts een slecht of
goed voorbeeld) wordt
geminimaliseerd, onderwees het
Concilie van Carthago (418), in
navolging van Sint Augustinus, de
absolute prioriteit van genade, want
de mens is beschadigd door de zonde
(vgl. DH 223.227; Vgl. ook het Tweede
Concilie van Oranje in 529: DH
371-372). In tegenstelling tot Luther,
die beweerde dat de mens na de
zonde wezenlijk verdorven is in zijn
natuur, dat zijn vrijheid is opgeheven
en dat de zonde in alles wat hij doet
te vinden is, bevestigde het Concilie
van Trente (1546) de ontologische
relevantie van de doop, die de
erfzonde uitwist. Hoewel de gevolgen
ervan blijven bestaan - waaronder
concupiscentie, die niet, zoals Luther
deed, met de zonde zelf moet worden
geidentificeerd - is de mens vrij in
zijn handelen en kan hij zich



verdienstelijk maken met goede
werken, ondersteund door genade
(vgl. DH 1511-1515).

De kern van de Lutherse positie, en
ook van sommige recente
interpretaties van Genesis 3, is het
gebrek aan een goed begrip van de
relatie tussen 1) natuur en
geschiedenis, 2) het psychologisch-
existentiéle vlak en het ontologische
vlak, 3) het individu en het collectief.

1) Hoewel er een aantal mythische
elementen in Genesis zitten (als je
het begrip “mythe” in zijn beste
betekenis opvat, d.w.z. als een
woord-vertelling die aanleiding geeft
tot en dus ten grondslag ligt aan de
daaropvolgende geschiedenis), zou
het een vergissing zijn om het
verhaal van de zondeval te
interpreteren als een symbolische
uitleg van de oorspronkelijke
zondige toestand van de mens. Deze
interpretatie maakt van een



historisch feit een deel van de
menselijke natuur, mythologiseert
het en maakt het onvermijdelijk:
paradoxaal genoeg zou het
schuldgevoel dat leidt tot de
erkenning dat men “van nature”
zondig is, leiden tot het verzachten of
elimineren van de persoonlijke
verantwoordelijkheid voor de zonde,
omdat de mens niet kan vermijden
waartoe hij spontaan neigt. Het is
daarentegen wel juist om te stellen
dat de zondige toestand bij de
geschiedenis van de mens hoort en
niet bjj zijn oorspronkelijke natuur.

2) Omdat sommige effecten van de
zonde na het doopsel blijven bestaan,
kan een christen sterk de neiging tot
het kwaad ervaren en zich diep
zondig voelen, zoals ook gebeurt in
het leven van de heiligen. Dit
existentiéle perspectief is echter niet
het enige en ook niet het meest
fundamentele, want de doop heeft de
erfzonde werkelijk uitgewist en ons



tot kinderen van God gemaakt (vgl.
Catechismus 405). Ontologisch gezien
is de christen die in staat van genade
leeft rechtvaardig voor God. Luther
radicaliseerde het existentiéle
perspectief en begreep de hele
werkelijkheid in het licht daarvan,
die zo werd gezien als ontologisch
getekend door zonde.

3) Het derde punt leidt naar de
kwestie van de overdracht van de
erfzonde, “een mysterie dat wij niet
ten volle kunnen

begrijpen” (Catechismus, 404). De
Bijbel leert ons dat onze eerste
ouders de zonde aan de hele
mensheid hebben doorgegeven. De
volgende hoofdstukken van Genesis
(vgl. Gen 4-11; vgl. Catechismus, 401)
vertellen over de progressieve
corruptie van het menselijk ras. De
heilige Paulus trekt een parallel
tussen Adam en Christus: “Zoals door
de ongehoorzaamheid van een mens
allen zondaars werden, zo zullen



door de gehoorzaamheid van Een
[Christus] allen worden
gerechtvaardigd” (Rom 5,19). Dit
parallellisme helpt ons om de
interpretatie die gewoonlijk gegeven
wordt aan de term adamah als een
collectief enkelvoud correct te
begrijpen: Zoals Christus één is en
tegelijkertijd hoofd van de Kerk, zo is
Adam één en tegelijkertijd hoofd van
de mensheid.[ix] “Door deze ‘eenheid
van het menselijk geslacht’ zijn alle
mensen verwikkeld in de zonde van
Adam, zoals allen verwikkeld zijn in
de gerechtigheid van

Christus” (Catechismus, 404).

De Kerk begrijpt de erfzonde van
onze eerste ouders en de zonde die
de mensheid heeft geérfd op een
analoge manier. “Adam en Eva
begaan een persoonlijke zonde ... Het
is een zonde die door voortplanting
overgedragen zal worden op de hele
mensheid, d.w.z. door het
overdragen van een menselijke



natuur die beroofd is van haar
oorspronkelijke heiligheid en
gerechtigheid. Daarom wordt de
erfzonde op analoge wijze “zonde”
genoemd: het is een zonde “die men
opgelopen heeft” en niet “bedreven
heeft”, een staat en niet een

daad” (Catechismus, 404). Dus,
“Ofschoon de erfzonde aan ieder
eigen is, heeft zij in geen enkele
afstammeling van Adam het karakter
van een persoonlijk

vergrijp” (Catechismus, 405).

Voor sommige mensen is het moeilijk
om het idee van erfzonde te
accepteren,[x] vooral als men een
individualistische kijk heeft op de
persoon en op vrijheid. Wat heb ik te
maken met Adams zonde? Waarom
zou ik betalen voor de gevolgen van
de zonde van iemand anders? Deze
vragen weerspiegelen een gebrek
aan besef van echte solidariteit
tussen alle mannen en vrouwen die
door God geschapen zijn. Paradoxaal



genoeg kan dit gebrek begrepen
worden als een manifestatie van de
zonde die op ieder van hen wordt
overgedragen. Met andere woorden,
de erfzonde verduistert het begrip
van die diepe broederschap van het
menselijk ras die de overdracht
ervan mogelijk maakt.

Geconfronteerd met de
betreurenswaardige gevolgen van de
zonde en haar universele
verspreiding, rijst de vraag: “Maar
waarom heeft God de eerste mens
niet verhinderd te zondigen? De
heilige Leo de Grote geeft als
antwoord: ‘Door de onuitsprekelijke
genade van Christus hebben wij een
groter goed ontvangen dan wat wij
door de afgunst van de demon
verloren hadden’ (Sermo 73,4). En de
heilige Thomas van Aquino zegt:
“Niets verzet zich ertegen dat de
menselijke natuur na de zonde tot
een hoger doel bestermd is. God laat
immers toe dat er kwaad geschiedt



om er een groter goed uit de doen
ontstaan. Vandaar wordt er gezegd:
‘Waar de zonde heeft gewoekerd,
werd de genade mateloos’ (Rom
5,20); bij het zegenen van de
paaskaars wordt gezegd: ‘Gelukkige
schuld, waaraan wij de Verlosser
danken!” (Summa Theologiae, III, 1, 3,
ad 3)” (Catechismus, 412).

5. Leven als gevecht

Deze kijk op zonde in het licht van de
verlossing door Christus biedt een
helder realisme over de situatie en
het handelen van de mens in de
wereld. De christen moet zich bewust
zijn van zowel de grootsheid om een
kind van God te zijn als om een
zondaar te zijn. Dit realisme:

a) Voorkomt zowel naief optimisme
als hopeloos pessimisme en “geeft
een helder inzicht in de situatie van
de mens en zijn handelen in de
wereld ... Ontkennen dat de mens
een gewonde, tot het kwaad geneigde



natuur heeft, geeft aanleiding tot
ernstige dwalingen op het gebied van
de opvoeding, de politiek, het sociaal
handelen en de zeden” (Catechismus,
407).

b) Het geeft ons een sereen
vertrouwen in God, Schepper en
barmhartige Vader, die Zijn
schepselen nooit in de steek laat,
altijd vergeeft en alles naar het goede
leidt, zelfs te midden van tegenspoed.
“Ik ontken niet dat je wel erg hard op
de proef wordt gesteld: je moet tegen
de helling op, tegen ‘al je gevoelens
in’. Wat mijn raad is? Herhaal:
Omnia in bonum!, alles wat er
gebeurt, alles wat me overkomt, is
voor mijn bestwil. Dus dit is de juiste
conclusie : aanvaard wat je zo hard
vindt als een aangename
werkelijkheid.”[xi]

c) Het bevordert een houding van
diepe nederigheid, die iemand ertoe
brengt zijn eigen zonden zonder



verbazing te erkennen en er spijt van
te hebben omdat ze een belediging
voor God zijn en niet alleen een
persoonlijk gebrek.

d) Het helpt onderscheid te maken
tussen wat eigen is aan de menselijke
natuur als zodanig en wat een gevolg
is van de wond van de zonde in de
menselijke natuur. Na de zonde is
niet alles wat als spontaan wordt
ervaren goed. Het menselijk leven
wordt daarom gekenmerkt door de
noodzaak van strijd: we moeten
vechten om ons op een menselijke en
christelijke manier te gedragen (vgl.
Catechismus, 409). “De traditie van de
Kerk heeft altijd over christenen
gesproken als milites Christi, soldaten
van Christus, soldaten die anderen
innerlijke vrede brengen terwijl ze
zelf onafgebroken vechten tegen hun
eigen slechte neigingen.”[xii] Een
christen die ernaar streeft om zonde
te vermijden, verliest niets van wat
het leven goed en mooi maakt.



Sommige mensen beweren dat het
noodzakelijjk is dat de mens kwaad
doet om zijn autonome vrijheid te
ervaren, omdat een leven zonder
zonde uiteindelijk saai zou zijn.
Tegenover deze opvatting staat de
figuur van Maria, onbevlekt
ontvangen, die ons laat zien dat een
leven dat volledig aan God is
gegeven, verre van verveling teweeg
te brengen, een avontuur wordt vol
licht en oneindige verrassingen.[xiii]

6. De tederheid van God: zonde,
verlossing, genade

In de confrontatie met de realiteit
van de zonde rijst Gods
barmhartigheid op als een krachtig
antwoord. Jezus is het gezicht van
deze barmhartigheid, zoals we
kunnen zien in Zijn houding
tegenover zondaars (“Ik ben niet
gekomen om rechtvaardigen te
roepen, maar zondaars”) zoals
Zacheus, de verlamde, de overspelige



vrouw, de Samaritaanse vrouw,
Maria Magdalena, de goede rover,
Petrus en talloze anderen.

Op een bijzonder relevante manier
kunnen we dit zien in de
gelijkenissen van barmhartigheid,
zoals de gelijkenis van de verloren
zoon, die in feite de hele
oudtestamentische leer tot zijn
volheid brengt over de God die
“barmhartig en medelijdend is,
lankmoedig, groot in liefde en trouw
“(Ex 34,6). We zien dit keer op keer
tot uitdrukking komen in de
Psalmen: De Heer is “ van erbarmen
en genade, lankmoedig, rijk aan
ontferming en trouw “ (Ps 86,15);
“Barmhartig en genadig, geduldig en
vol van liefde” (Ps 103,8); “Genadig
en rechtvaardig, onze God is vol
ontferming” (Ps 116,5); “Genadig de
Heer en barmhartig, lankmoedig, rijk
aan ontferming “ (Ps 145,8).



In Jezus’ passie raakt al het vuil van
de wereld de oneindig Zuivere aan,
de ziel van Jezus Christus, en dus de
Zoon van God Zelf.[xiv] Terwijl het
meestal zo is dat iets onreins dat iets
schoons aanraakt, het onrein maakt,
is het hier precies andersom:
wanneer de wereld, met al het
onrecht en de wreedheid die haar
onrein maken, in contact komt met
de oneindig Zuivere, wordt door dit
contact de vuiligheid van de wereld
werkelijk geabsorbeerd, uitgewist en
getransformeerd door de oneindige
Liefde.

De realiteit van kwaad en onrecht

die de wereld misvormt en
tegelijkertijd het beeld van God
vervormt - deze realiteit bestaat,
door onze zonden. Het kan niet
zomaar worden genegeerd; het moet
worden aangepakt. Het is ook niet zo
dat een wrede God iets oneindigs
eist. Het is precies het
tegenovergestelde. God biedt Zichzelf



aan als de “plaats” van verzoening en
neemt in de persoon van Zijn Zoon al
het menselijk lijden op Zich. God Zelf
schenkt Zijn oneindige zuiverheid
aan de wereld. God Zelf “drinkt de
beker leeg” van alles wat ondraaglijk
lijkt in menselijk lijden en herstelt zo
de juiste orde van de schepping door
de onmetelijkheid van Zijn Liefde.

Jezus roept in Zijn passie uit alle
macht tot de Vader. In zekere zin zijn
“alle noodkreten van de mensheid
van alle tijden, onderworpen aan de
zonde en aan de dood, alle vragen en
voorbeden van de heilsgeschiedenis
liggen vervat in deze kreet van het
vleesgeworden Woord. Dit is het
ogenblik dat de Vader ze aanvaardt
en ze, boven alle verwachting,
verhoort: Hij laat zijn Zoon
verwijzen.”[xv] Dit lijden
concentreert in zichzelf alle ellende,
zonde en dood van de mensheid, al
het kwaad in de geschiedenis. En de



Liefde waarmee Hij het aanvaardt,
overwint het, verlost het, redt het.

Het kruis is het laatste woord van
Christus’ liefde voor ons. Maar het is
niet het laatste woord van de God
van het verbond. Dit woord zal
worden uitgesproken bij het
aanbreken van de zondag: “Hij is
opgestaan.”[xvi] God laat Zijn Zoon
Jezus Christus opstaan en in Christus
geeft Hij ons het geschenk om voor
altijd te delen in Zijn eigen Leven.

Basisbibliografie

Catechismus van de Katholieke Kerk,
nrs. 374-421.

H. Johannes Paulus II, “Ik geloof in
God de Vader”, Catechese over het
Credo.



Paus Franciscus, Misericordiae
Vultus, 11 april 2015.

[1] Tweede Vaticaans Concilie,
Gaudium et spes, 10.

[2] H. Johannes Paulus II, Evangelium
vitae, 21.

[3] Vgl. H. Johannes Paulus II,
Redemptoris missio, 44.

[4] H. Johannes Paulus II,
Herinnering en Identiteit (Memory
and Identity).

[5] Deze uitdrukkingen komen
herhaaldelijk voor in H. Johannes
Paulus II, Dives in Misericordia.

[6] H. Faustina Kowalska, Dagboek —
De goddelijke barmhartigheid in mijn
ziel, 47, 309, 327, 949.



[7] Vgl. Paus Franciscus, Redemptoris
missio, 2.

[8] Blaise Pascal, Gedachten
(Pensées), 556 en 449.

[9] Dit is de belangrijkste reden
waarom de Kerk het verhaal van de
zondeval altijd heeft gelezen vanuit
het gezichtspunt van het
monogenisme (de oorsprong van het
menselijk geslacht uit één enkel
paar). De tegenovergestelde
hypothese, het polygenisme, leek
enkele jaren lang als
wetenschappelijk (en zelfs
exegetisch) feit vereist, maar
tegenwoordig wordt de biologische
afstamming van een enkel paar
(monofylisme) ook op
wetenschappelijk niveau plausibeler
geacht. Vanuit het geloofsperspectief
is polygenisme problematisch,
aangezien niet duidelijjk is hoe het te
verenigen valt met de openbaring
over de erfzonde (vgl. Pius XII,



Humani Generis, DH 3897), al blijft dit
een kwestie die verder onderzocht
en overdacht kan worden.

[10] Vgl. H. Johannes Paulus II,
Algemene Audiéntie, 24 september
1986, 1.

[11] H. Josemaria Escriva, Voor, 127;
vgl. Rom. 8,28.

[12] H. Josemaria Escriva, Christus
komt langs, 74.

[13] Vgl. Paus Benedictus XVI,
Homilie, 8 december 2005.

[14] Deze beschouwing over het
contrast tussen Christus’ zuiverheid
en de vuilheid van de zonde staat in
Benedictus XVI, Jezus van Nazareth,
dl. 2, Ignatius Press, pp. 231-232.

[15] Catechismus van de Katholieke
Kerk, 2606.

[16] Vgl. H. Johannes Paulus II, Dives
in Misericordia, 7.



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/thema-10-zonde-en-gods-
barmhartigheid/ (30-1-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/thema-10-zonde-en-gods-barmhartigheid/
https://opusdei.org/nl-be/article/thema-10-zonde-en-gods-barmhartigheid/
https://opusdei.org/nl-be/article/thema-10-zonde-en-gods-barmhartigheid/

	Thema 10: Zonde en Gods barmhartigheid

