
opusdei.org

Strijd, nabijheid,
missie (9): De mantel
en de schaduw van
Jezus: de Kerk als het
huis van onze
heiligheid

Als Christus ons in zijn Kerk de
hand reikt en ons zijn mantel
laat aanraken, is zijn heiligheid
zelf de kracht die van hem
uitgaat. Zo transformeert hij
ons, zodat wij kunnen delen in
"de breedte, de lengte, de
hoogte en de diepte" van Zijn
hart. Negende artikel in de
reeks ‘strijd, nabijheid, missie’.



10-10-2025

Het was een gewone dag in
Kafarnaüm. Een vrouw werd op
wonderbaarlijke wijze genezen door
enkel de zoom van Jezus’ kleed aan
te raken (vgl. Mc 5, 25-34). We weten
nauwelijks iets over haar, en nog
minder over de menigte die met
dezelfde hoop naar Jezus kwam: om
zijn mantel aan te raken en genezing
te vinden (vgl. Mt 14,36). En toch was
ieder van hen uniek, kostbaar in de
ogen van de Heer. Net als op ons
werd ook op hen Gods liefde volledig
gericht.[1]

Onze Heer wandelt nog steeds in ons
midden. Hij laat zich benaderen,
aanraken, aanspreken. Hij handelt
niet vanaf afstand, voorzichtig en
gereserveerd, maar met nabijheid en
tederheid. De Handelingen van de
Apostelen tonen ons hoe dit contact



vandaag mogelijk blijft. Want door
zijn verrijzenis en hemelvaart is
Jezus op een nieuwe manier
aanwezig geworden – minder
zichtbaar voor het oog, maar juist
intiemer, dichterbij. Zijn mantel is nu
aanwezig in de schaduw van Petrus:
« Steeds meer gelovigen sloten zich
aan bij de Heer; grote groepen
mannen, zowel als vrouwen. Men
bracht zelfs de zieken op straat en
legde ze neer op bedden en
draagbaren in de hoop dat, als Petrus
voorbijging, tenminste zijn schaduw
op een van hen zou vallen.» (Hand. 5,
14-15). Zo is het: de mantel van de
Heer leeft voort in de schaduw van
de apostel – omgevormd tot de
kracht van de Allerhoogste die
beschermt, heiligt en geneest. De
mantel van onze Heer en de schaduw
van de apostel: dat is «de goddelijk-
menselijke werkelijkheid van de
Kerk»[2] – de manier waarop God
ons blijft bereiken en aanraken. Het
is de plaats waar wij Zijn liefde



mogen ervaren, het huis waarin wij
geroepen zijn tot heiligheid.

De mantel van de Heer
aanraken

Net als de ooggetuigen van die
wonderen kunnen ook wij verrast
worden door de eenvoud van de
wegen waarlangs Christus Zijn hart
met het onze wil verbinden.
Misschien hadden we iets
buitengewoons verwacht – iets dat
onze zintuigen sterker zou
aanspreken, iets spectaculairs. En
toch is het precies zo: God deelt zijn
genade door ons eenvoudigweg aan
te raken met zijn mantel, en ons toe
te laten dat wij geraakt worden door
zijn schaduw.

Om de Heer te kunnen aanraken,
moeten we bereid zijn om Hem te
ontmoeten via omwegen die niet
altijd helder zijn – soms zelfs eerder
schaduw dan licht. En toch, zoals bij



gebrandschilderde ramen in een
kathedraal, is het juist door die
schaduwrijke tussenkomst dat het
licht binnenvalt, getint met
onverwachte kleuren en een diepe
schoonheid. De schaduw van Petrus
lijkt misschien slechts Petrus’
schaduw, maar Hij is daar – levend
en werkzaam.

De mantel van Jezus, de schaduw van
Petrus, is de Kerk zelf, die kracht en
licht uitstraalt. Zij is «als het ware het
sacrament of het teken en
instrument van de innerlijke
vereniging met God en van de
eenheid van heel het mensdom».[3]
Daarom loopt de weg naar heiligheid
via het verlangen om innig
verbonden te blijven met Jezus
Christus in zijn Kerk. Want onze
kracht ligt in Hem, in zijn
‘gesacramenteerde’ persoon. Zoals de
heilige Leo de Grote zei: «Wat
zichtbaar was in onze Verlosser is
overgegaan in zijn sacramenten».[4]



In diezelfde geest sprak de heilige
Jozefmaria over de sacramenten als
“de voetsporen van Zijn voetstappen,
zodat wij daarop kunnen treden en
de hemel kunnen bereiken”.[5] De
uitdaging voor ons is om de kracht
en vruchtbaarheid te herkennen die
verborgen liggen in de schijnbare
eenvoud van woorden en gebaren,
gezichten en voorwerpen – de
schaduw – waarin onze Heer ons
vandaag wil ontmoeten.

Het leven van Jezus toont ons onder
andere dat Zijn manier om in ons
bestaan binnen te treden altijd die is
van een persoonlijke ontmoeting. Hij
raakt de melaatse aan, kijkt de
mensen aan die hij roept, legt de
kinderen de handen op, en nodigt
zichzelf uit in het huis van Zacheüs.
Dit zijn geen loutere verhalen uit een
ver verleden: Jezus heeft zijn
oorspronkelijke verlangen niet
opgegeven. Nog steeds wil hij ieder
van ons persoonlijk ontmoeten. En



het is juist door die ontmoetingen dat
hij ons bekeert, ons naar zich
toetrekt – één voor één.

Sacramenten van nederigheid

«Wat wij gezien en gehoord hebben,
dat verkondigen wij ook aan u, opdat
gij gemeenschap moogt hebben met
ons.» (1 Jn 1,3). Deze
autobiografische woorden van de
apostel Johannes vormen een
indrukwekkend getuigenis van wat
leefde in de harten van de eerste
christenen. De bedoeling van onze
eerste broeders en zusters in het
geloof was niet om ons enkel een
beschouwing of ontroerende
verhalen over Jezus Christus door te
geven, of een gids aan te reiken voor
een persoonlijke relatie met God.
Nee, zij deelden met ons wat zij zelf
hadden gezien, gehoord en met hun
handen hadden aangeraakt. Want zij
wisten dat juist dát – en niets anders



– de weg is waarop de Heer ons wil
veranderen in een andere Christus.

Het komt er dus op aan om Jezus
werkelijk te ontmoeten – maar dan
wel, zoals de heilige Augustinus het
noemde, in “de sacramenten van de
nederigheid”.[6] Zoals de Heer de
blindgeborene het zicht teruggaf
door zijn ogen te zalven met iets zo
onbeduidends als modder, zo laat Hij
ook ons genezen binnen de schoot
van zijn Kerk. Daarom houden we
van het sacrament van de biecht, van
de eucharistie, van het
gemeenschappelijk en ambtelijk
priesterschap, en van elke gave die
Hij ons sacramenteel toevertrouwt:
omdat we houden van de heilige én
nederige mensheid van Christus.
Wanneer we deze gaven met geloof
en hoop ontvangen, worden wij meer
en meer gelijkvormig aan de
gevoelens en de liefde van Jezus (vgl.
Fil. 2, 5). Door Zijn woorden, tekens



en gebaren voltrekt zich in ons het
wonder van de heiligheid.

Maar zoals Naäman de Syriër, die de
kleine stroom van de Jordaan
vergeleek met de grote rivieren van
zijn vaderland (vgl. 2 Kon. 5, 10-12),
kunnen ook wij verlangen naar
krachtiger of indrukwekkender
bronnen dan de eenvoudige wateren
van de sacramenten om onze
heiligheid te voeden. Soms lijkt het
alsof de sacramenten ons nauwelijks
veranderen, alsof de weg die ze ons
wijzen te traag of te routinematig is.
Dan dromen we misschien van iets
groters, van een spirituele ervaring
met een grotere impact. Juist dan is
het wellicht tijd om opnieuw oog te
krijgen voor de eenvoud van deze
genadevolle kanalen – en voor de
uitnodiging die in het hart van de
geliefde leerling gegrift bleef, na vele
uren aan de zijde van de Heer: «Blijf
in Mij».[7]



Verbonden blijven met zijn mantel,
ons binnen de straal van de schaduw
van zijn Kerk en zijn sacramenten
houden, betekent: de waarde
herontdekken van hun aanwezigheid
in ons leven. Deze volharding werkt
in ons – niet als een reeks zichtbare
effecten, maar als een stille,
geleidelijke omvorming van het hart.
En zo groeien we in vertrouwen dat
de nieuwe wijn zal komen. Hij komt
– zolang wij verbonden blijven met
de ware wijnstok, en van de Meester
zelf de enige woorden van eeuwig
leven ontvangen. In de Heer blijven,
door zijn sacramenten, is daarom
een prachtige manier om onszelf in
zijn handen over te geven. We weten:
als we in Hem blijven, geven we Hem
de ruimte om zijn werk in ons voort
te zetten – op zijn manier, in zijn tijd.
En dan «kent ons innerlijk leven
geen ander schouwspel dan dit:
Christus die voorbijgaat, quasi in
occulto».[8]



Als we in de sacramenten opnieuw
de mantel van zijn menselijkheid
mogen aanraken, dan betekent het
ons laten raken door de schaduw van
de apostel ook: luisteren naar de
stem van de Kerk. Van haar
ontvangen wij de woorden die nodig
zijn om te groeien in heiligheid.
Wanneer wij die woorden ontvangen
en er met vertrouwen en liefde naar
handelen, worden wij gaandeweg
omgevormd in wat we horen.

We kunnen even stilstaan bij de
woorden die we bijvoorbeeld horen
in het sacrament van de verzoening.
Wie vaak gaat biechten, heeft soms
het gevoel steeds dezelfde dingen te
horen, en dat het advies dat hij krijgt
weinig verschilt van vorige keren.
Dat kan ontmoedigen en ons doen
twijfelen aan de vruchtbaarheid van
dit sacrament. Maar misschien is het
dan tijd om opnieuw te luisteren
naar de woorden die ons bij elke
absolutie worden gezegd: dat God



ons “vergeving en vrede” schenkt.[9]
De Heer bevestigt ons – door Zijn
Kerk – in onze identiteit als mensen
die vergeven zijn. En Hij nodigt ons
uit om in vrede te leven, omdat ons
hart al rust vindt in zijn vrede.

Ook tijdens de Heilige Mis klinken
woorden vol genade. Vanaf het begin
is het Gods Woord zelf dat ons
aanspreekt en ons wil vormen. «We
beluisteren het met de oren en zo
gaat het naar het hart; het blijft niet
in de oren, het moet het hart
bereiken; en van het hart gaat het
naar de handen, naar de goede
werken. Dat is de weg van het Woord
van God: van de oren naar het hart
en naar de handen.»[10] En dan zijn
er de woorden van de consecratie –
misschien wel de meest intieme en
troostrijke die we mogen ontvangen.
Want het is Christus zelf die daarin
tot ons spreekt: Hij die zichzelf voor
ons geeft, en die niet alleen nabij wil
zijn, maar daadwerkelijk lichamelijk



in ons wil wonen. Wat Hij zegt, voert
Hij ook uit: Hij laat zich aanraken,
ontvangen en eten in de
eucharistische communie.

Een kracht die verandert

Uit de mantel van onze Heer en de
schaduw van Petrus stroomt een
kracht die het lichaam kan genezen,
maar die vooral het hart tot bekering
brengt. Wanneer Christus ons in zijn
Kerk de hand reikt en ons uitnodigt
zijn mantel aan te raken, dan is het
de heiligheid zelf die ons raakt. Zo
verandert Hij ons van binnenuit,
zodat Hij in ons leeft en wij mogen
proeven van “de breedte, lengte en
diepte” van zijn hart (Ef 3, 18).

Deze verruiming van het hart leidt
ertoe dat we, net als Paulus,
verlangen om “alles te zijn voor
allen, om er tot elke prijs enkelen te
redden” (1 Kor 9, 22). Wanneer de
Kerk werkelijk ons thuis wordt,



groeit in ons het daadwerkelijk
verlangen dat ieder mens Gods liefde
mag ervaren in zijn of haar leven.
“God heeft ons geroepen (...) om
Jezus Christus bekend te maken aan
zoveel intelligenties die niets van
Hem weten. En door ons lief te
hebben in Zijn Werk, heeft Hij ons
ook een apostolische manier van
werken gegeven, die ons aanzet tot
begrip, vergeving en een delicate
naastenliefde jegens alle zielen.”[11]

Een prachtig teken dat de kracht van
Christus’ hart in ons werkzaam is, is
het langzaam wegvallen van
innerlijke muren, die afstanden of
barrières ten opzichte van anderen
die ooit onoverkomelijk leken. De
menselijke motieven die aan de
oorsprong van deze houdingen
liggen, verliezen hun zeggenschap,
en de liefde van God maakt zich
vredig van ons meester. De Heer
verruimt ons hart, zodat het zich
opent in broederlijke liefde voor alle



mensen, in alle richtingen. We
ervaren een diepe verbondenheid
met iedere mens, zodat niets wat de
ander aangaat ons vreemd blijft.

Jezus wilde zijn eerste leerlingen
vormen in diezelfde geest. Door de
groep van de Twaalf te kiezen, zocht
Hij niet naar een homogene
gemeenschap, maar juist naar het
tegendeel. Menselijk gezien waren er
meer dan genoeg redenen tot
verdeeldheid onder hen. Het leek
haast een provocatie: mensen met
uiteenlopende achtergronden,
politieke overtuigingen en sociale
situaties uitnodigen om dag in, dag
uit samen te leven. En toch is dit
precies hoe de Kerk telkens opnieuw
geboren wordt: wanneer, uit liefde
voor de Heer en zijn Evangelie,
menselijke redenen tot verdeeldheid
niet langer het laatste woord hebben.
Gods liefde overwint in ons gedrag
wanneer we de Kerk toestaan om in
ons het verlangen naar gemeenschap



sterker te maken dan de neiging tot
verdeeldheid.

De heiligheid die de Kerk in onze ziel
wekt, komt daarom ook tot uiting in
een diep verlangen naar verzoening,
vergeving en diepe eenheid tussen
alle kinderen van God. De
gemeenschap van heiligen wordt dan
niet langer gereduceerd tot een
ideaal, tot iets waarvan we weten dat
het waar is, maar dat onbereikbaar
lijkt. We ervaren wat onze Vader
schreef: «dan zal iedereen zowel
tijdens de innerlijke strijd als bij de
uitoefening van het beroep, de
vreugde en de kracht voelen niet
alleen te staan.»[12] Deze
verbondenheid met allen in de Kerk
wordt zo een vurige oproep, die ons
uitnodigt tot nieuwe houdingen,
geboren uit het hart van Christus:
“Mogen jullie elkaar verstaan, mogen
jullie elkaar vergeven, mogen jullie
elkaar beminnen. Mogen jullie altijd
weten dat jullie gedragen worden



door Gods hand, vergezeld door zijn
goedheid (...). Voel je nooit alleen,
maar altijd omringd — dan blijf je
standvastig: met de voeten op de
grond, en het hart omhoog, om te
kunnen onderscheiden wat goed
is.”[13]

Hoop geven

Naast deze vernieuwde capaciteit om
lief te hebben, schenkt de kracht die
van de Heer en zijn Kerk uitgaat ons
een nieuw perspectief op de
werkelijkheid: dat van de hoop. Paus
Franciscus heeft ons uitgenodigd om
het komende Jubeljaar van de
Verlossing in deze geest te beleven.
[14] Jezus blijft immers wandelen
doorheen de geschiedenis, midden in
de mensheid. Zijn mantel reikt
verder dan wat onze ogen kunnen
bevatten. We worden geraakt door
de zekerheid dat de Heer blijft
handelen, blijft aanraken, en zich
blijft laten vinden – temidden van



het rumoer van een wereld die op
zoveel vlakken zijn richting lijkt te
verliezen. Zonder het drama, de pijn
en tragiek van de geschiedenis te
ontkennen, helpt de heiligheid die de
Kerk in ons zaait ons om niet te
vervallen in ontmoediging of
nostalgie tegenover een schijnbaar
postchristelijke wereld. We
verwerpen het idee dat de
verruiming of inkrimping van
invloedssferen het enige criterium
zou zijn voor overwinning of
nederlaag.

«Na onze kennismaking met Jezus
kunnen we niet anders doen dan met
vertrouwen en hoop onze
geschiedenis onderzoeken. (…) We
zijn niet in onszelf opgesloten, wij
treuren niet vol heimwee over een
verleden dat zogezegd van goud is.
We kijken altijd vooruit naar een
toekomst die niet alleen het resultaat
is van onze handen, maar die op de
eerste plaats een voortdurende zorg



is van de voorzienigheid van
God.»[15] De heiligheid die
ontspringt uit het hart van de Kerk
herinnert ons eraan dat de Heer
voortdurend zegt: «Zie, Ik maak alles
nieuw» (Openb. 21,5). Waar
sommigen misschien enkel
decadentie zien, herkennen wij –
ondanks alles – de kiem van
verandering. Op het bruiloftsfeest
waar de wijn opraakt, zien wij de
noodzakelijke leegte waarin de
nieuwe wijn kan verschijnen – de
wijn die alleen Christus schenken
kan.

“De grootste uitdaging waarvoor de
Kerk – en de samenleving als geheel
– vandaag staat, is: hoop geven aan
ieder mens, in het bijzonder aan
jongeren, aan gezinnen, en aan hen
die leven in diepe materiële of
geestelijke nood.”[16] De hoop die de
Kerk in onze harten wil wekken, is
de zekerheid dat de Heer nooit
ophoudt ons te hulp te komen. En dat



wat werkelijk beslissend is in de
geschiedenis, is de blijvende realiteit
van onze verlossing – een
werkelijkheid die, ondanks het
onkruid (vgl. Mt 13, 24-52), aanwezig
blijft en blijft groeien.

* * *

De heilige Jozefmaria schreef aan de
gelovigen van het Opus Dei dat ze
eraan moesten wennen om “eerst en
altijd naar de heilige Kerk te kijken”.
[17] Woorden die in werkelijkheid
voor alle christenen gelden. Want in
de Kerk herkent de gelovige Christus
zelf die onder ons woont — dezelfde
Christus die ooit te midden van de
menigten wandelde, en die ook nu
tot ons nadert, ons aanraakt en ons
heiligt. Met de blik van het geloof
zien we in de Kerk de onmiskenbare
mantel van Christus: nabij, vol leven,
en doordrongen van zijn oneindige
liefde. Die blik roept een houding
van diep vertrouwen en genegenheid



op, zodat alles wat van Hem komt in
ons een “hoopvolle kinderlijke
overgave”[18] vindt. Zo kunnen we,
zoals de heilige Jozefmaria het ons
leerde, alles ontvangen wat ons
vanuit de Bruid van Christus bereikt
— welk nieuws het ook is.[19] Want
we twijfelen er niet aan dat alles wat
van haar komt ten goede is, en dat
het ons altijd leidt naar het
wezenlijke: onze heiligheid.

[1] «Ik vraag mezelf vele malen per
dag af: hoe zal het zijn als al de
schoonheid, al de goedheid, al het
oneindige wonder van God wordt
gegoten in dit arme aarden vat dat ik
ben, dat wij allemaal zijn?» (Heilige
Jozefmaria, aantekeningen tijdens
een familiebijenkomst, 22 oktober
1960).



[2] Mgr. F. Ocáriz, Bericht, 21 oktober
2023.

[3] Tweede Vaticaans Concilie,
constitutie Lumen Gentium, nr. 1.

[4] Heilige Leo de Grote, Preek 74, 2;
geciteerd in de Catechismus van de
Katholieke Kerk, nr. 1115.

[5] Vgl. Heilige Jozefmaria, Samenzijn
in Buenos Aires, Argentinië, 15 juni
1974.

[6] Heilige Augustinus, Belijdenissen
8, 2,4.

[7] In het Evangelie van Johannes
verschijnt dit werkwoord
herhaaldelijk op Jezus' lippen; vgl. Jn
6, 56; 8, 31; 15, 4-10. In zijn eerste
brief herhaalt de apostel deze eis:
vgl. 1 Jn 2, 6.24.27; 3, 6.24.

[8] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 152.

[9] Vgl. Boeteritus.



[10] Paus Franciscus, Audiëntie, 31
januari 2018.

[11] Heilige Jozefmaria, Brief 4, nr. 1.

[12] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
545.

[13] Heilige Jozefmaria, In dialoog
met de Heer, nr. 79.

[14] Vgl. Paus Franciscus, Spes non
confundit, bul ter aankondiging van
het gewone Jubeljaar 2025.

[15] Paus Franciscus, Audiëntie, 11
oktober 2017.

[16] Mgr. F. Ocáriz, «El Opus Dei
también desea estar “en salida”».
Interview d.d. 3 juli 2017,
gepubliceerd op opusdei.org.

[17] Heilige Jozefmaria, Brief 18, nr.
27.

[18] Mgr. F. Ocáriz, Bericht, 13
september 2023.



[19] Heilige Jozefmaria, Brief 8, nr.
54.

Nicolás Massmann

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/strijd-nabijheid-missie-9-de-
mantel-en-de-schaduw-van-jezus-de-

kerk-als-het-huis-van-onze-heiligheid/
(8-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-9-de-mantel-en-de-schaduw-van-jezus-de-kerk-als-het-huis-van-onze-heiligheid/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-9-de-mantel-en-de-schaduw-van-jezus-de-kerk-als-het-huis-van-onze-heiligheid/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-9-de-mantel-en-de-schaduw-van-jezus-de-kerk-als-het-huis-van-onze-heiligheid/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-9-de-mantel-en-de-schaduw-van-jezus-de-kerk-als-het-huis-van-onze-heiligheid/

	Strijd, nabijheid, missie (9): De mantel en de schaduw van Jezus: de Kerk als het huis van onze heiligheid
	De mantel van de Heer aanraken
	Sacramenten van nederigheid
	Een kracht die verandert
	Hoop geven


