
opusdei.org

Strijd, nabijheid,
missie (5): "Ik laat u
niet gaan, wanneer
gij mij niet zegent":
het beschouwende
gebed

De weg van contemplatie
betreden betekent beseffen dat
we God nodig hebben, dat we
met Hem moeten ‘worstelen’.
En dat we hem steeds opnieuw
om zijn zegen moeten vragen:
ik laat niet los totdat u mij
zegent.



5-5-2025

Op een kerstnacht, terwijl hij de
heilige Mis opdroeg en de
geconsacreerde hostie in zijn handen
hield, werd de heilige Johannes
Maria Vianney diep ontroerd. Hij
glimlachte, hij huilde, en hij rekte
deze momenten uit zonder zijn blik
van Jezus af te wenden. “Hij leek met
Hem te spreken; toen kwamen de
tranen weer, gevolgd door een
glimlach,” vertelde broeder
Athanasius, die hem aandachtig
gadesloeg. Na afloop van de viering
vroeg hij hem wat er tijdens die
momenten was gebeurd. De pastoor
van Ars antwoordde eenvoudig: “Er
kwam een merkwaardige gedachte
in me op. Ik zei tot onze Heer: ‘Als ik
wist dat ik het ongeluk zou hebben U
in de eeuwigheid niet meer te zien,
dan zou ik U, nu ik U in mijn handen
houd, niet laten gaan.’”[1]



"Ik greep mijn zielsbeminde vast en
liet hem niet meer los," zegt de
vrouw in het Hooglied (Hooglied 3,4).
Dit zijn echo’s van Jakobs worsteling
met de onbekende man, de nacht
voordat hij zijn broer Ezau zou
ontmoeten. «Jakob bleef alleen
achter. En een man worstelde met
hem, tot het aanbreken van de
dageraad. Toen de man gewaarwerd
dat hij Jakob niet aankon, stootte hij
hem bij de worsteling boven tegen de
heup, zodat die ontwricht werd.
Daarop zei de man: `Laat mij gaan,
want de dageraad is aangebroken.'
Maar hij antwoordde: `Ik laat u niet
gaan, wanneer gij mij niet zegent.'
Hij vroeg: `Hoe is uw naam?' De
patriarch gaf ten antwoord: `Jakob.'
Toen zei het mysterieuze personage:
`Voortaan zult gij geen Jakob meer
heten, maar Israël, want gij hebt met
God gestreden en met mensen en gij
hebt hen overwonnen.' Jakob, die
zich realiseert dat hij kwetsbaar is -
omdat hij zijn naam heeft gezegd,



maar de naam van zijn tegenstander
niet weet -, vraagt daarop: `Maak mij
uw naam bekend.' En God
antwoordt: `Waarom vraagt ge naar
mijn naam?' Toen gaf hij hem ter
plaatse zijn zegen. Jakob noemde die
plaats Peniel, `want - zo zei hij - ik
heb God gezien van aangezicht tot
aangezicht, en ik ben toch in leven
gebleven.' De zon ging op, zodra hij
Peniel voorbij was. Sindsdien was hij
mank aan zijn heup.» (Gn 32, 25-32).

Zeg me iets, Jezus, zeg me iets

Elke keer dat we samenkomen voor
een moment van gebed, en in het
bijzonder beschouwend gebed, gaan
we een soort innerlijke strijd aan:
«Een symbolisch lijf-aan-lijfgevecht,
niet met een vijandige of
tegenwerkende God, maar met een
Heer die zegent en die altijd
mysterieus blijft, die ongrijpbaar
lijkt. Daarom gebruikt de Bijbelse
auteur het symbool van de



worsteling, dat moed, volharding en
vasthoudendheid impliceert om te
verkrijgen wat men verlangt.»[2]
Beschouwend gebed is «een op Jezus
gerichte blik vol geloof»[3]; een blik
die Hem zoekt en blijft zoeken, die
Hem niet loslaat voordat Hij ons
zegent — dat wil zeggen: totdat Hij
met het licht van zijn blik “de ogen
van ons hart” verlicht.[4]

Wat zoeken we in zijn blik? Zijn
gelaatstrekken, zijn gevoelens, zijn
vrede, het vuur van zijn hart. En als
we in die serene momenten nog niet
de ontmoeting ervaren waar we naar
verlangen, zijn we bereid te
volharden totdat het gebeurt. «Men
doet niet slechts aan beschouwend
gebed, wanneer men daarvoor de
tijd heeft: men neemt de tijd om er te
zijn voor de Heer, vastbesloten om
Hem de tijd onderweg niet weer af te
nemen.»[5] Het beschouwend gebed
is een gave, een genade; het kan
alleen ontvangen worden in de



nederigheid en de armoede.»[6]
Daarom verlangt God naar onze
volharding — Hij verlangt dat wij tot
Hem zeggen: hier ben jij en hier ben
ik, en hier blijf ik. Ik ga niet weg.
“Zeg me iets, Jezus, zeg me iets”, zoals
de heilige Jozefmaria herhaaldelijk
bad.[7]

Personaliseren

De mysterieuze figuur die met Jakob
vocht, was niet door hem
opgeroepen. Hij diende zich aan, op
eigen initiatief. Zo is het ook nu nog:
het is God die de eerste stap zet, die
ons tegemoet komt. Want: “God dorst
ernaar dat wij naar Hem dorsten”.[8]
Een verrassende gedachte — maar
die dorst “komt uit de diepte van
God”.[9] Ze is even groot en
mysterieus als de liefde die Hem
ertoe bracht ieder van ons te
scheppen.



Van onze kant hoeven we enkel
tegenover Hem te gaan staan. De
plaats van ontmoeting is niet beperkt
tot het domein van onze gevoelens,
onze verbeelding of ons verstand,
maar ligt in het hart — “in het
diepste van onze psychische
neigingen”.[10] Het gaat erom
eenvoudigweg aanwezig te zijn, te
blijven in zijn aanwezigheid, te
blijven in zijn liefde (vgl. Joh 15,9).
We zijn niet bezig met een
eenvoudige psychologische oefening,
en ook niet met een techniek van
concentratie die ons tot een mentale
leegte moet brengen. We vechten
niet tegen de lucht. Onze
contemplatie is geworteld in het
geloof: ze heeft de structuur van het
christelijk mysterie — “een
persoonlijk, intiem en diepgaand
gesprek tussen de mens en God”.[11]

We hoeven de strijd niet aan te gaan
met alle ongewenste gedachten of
bezoekers die precies op dat moment



opduiken. De beste houding is niet
om ze krampachtig te verdrijven,
maar om ze eenvoudig te negeren.
Alleen met Christus: in het besef dat
Hij zich volkomen tot mij heeft
gewend, en mij uitnodigt om mijzelf
even volledig aan Hem te geven.
Voor onze tegenstander bestaan er
geen ‘lege’ momenten. Hij verliest
ons geen seconde uit het oog. Wij
daarentegen kunnen ons wel
afwenden, ons omdraaien, en Hem
laten staan. Maar dan riskeren we
zijn zegen te missen.

Jakob wendt zijn blik niet af van
Degene met wie hij worstelt. Hij blijft
aandachtig, houdt oogcontact,
verliest de richting van zijn hart niet.
Even op het scherm van je telefoon
kijken? Nee — dat zou het innerlijke
contact verbreken. De afleidingen die
zich aandienen, zoals
organisatorische beslommeringen of
de nieuwsgierigheid naar wat er om
ons heen gebeurt? Ook niet. Zelfs



gedachten die draaien rond
verwachtingen of prestaties moeten
worden herkend als subtiele vormen
van zelfgerichtheid. Heel ons leven
concentreert zich rond Iemand, rond
«de Persoon van Jezus Christus, die
wij willen kennen, met wie wij willen
omgaan en die wij willen liefhebben.
Door Jezus in het centrum van ons
leven te plaatsen verdiepen we ons
beschouwend gebed.»[12] Die oproep
is radicaal en steeds omvattender.
God zegent wie strijdt om de gave
van de beschouwing — een
voorsmaak van de gave van het
eeuwige leven, dat we reeds nu
beginnen te proeven. «Het gebed dat
met zo'n kinderlijke onschuld begon,
ontwikkelt zich nu tot een brede,
kalme en gestage stroom, omdat deze
gelijke tred houdt met Hem die zei: Ik
ben de Weg.»[13]

Het beschouwend gebed is op zoek
naar "mijn zielsbeminde" (Hoogl 1,7).
En die zielsbeminde is Jezus.[14]



Iemand als ik, met wie ik werkelijk
kan omgaan, omdat Hij mijzelf
vriend heeft genoemd (vgl. Joh
15,15). Beschouwend gebed is pas
werkelijk beschouwend als het
gepersonaliseerd is. «Om dichter tot
God te naderen moeten wij de juiste
weg nemen en dat is de Allerheiligste
Mensheid van Christus.»[15] Jezus is
de brug die ons, via het lichamelijke,
leidt tot het goddelijke. Dat “gevecht”
van lichaam tot lichaam impliceert
een ontmoeting van blikken, van
glimlachen, van gezichten — en
bovenal: van harten. Het gaat erom
dat wij ons het gevoelen van Jezus’
hart eigen maken: «Zo leert de
beschouwing ons "de Heer van
binnen kennen" om Hem lief te
hebben en Hem meer te volgen.»[16]
Hoe voelt Hij zich vandaag met mij?
Vindt Hij afstemming, harmonie?
Merk ik zijn vreugden en zijn pijnen
op — en neem ik ze ter harte?



In het donker en in de
beproevingen

De strijd vindt plaats in de nacht. Het
is in de nacht dat het geloof zich
beweegt: er is geen andere
bemiddeling voor een ontmoeting
van aangezicht tot aangezicht. Onze
zoektocht voltrekt zich in het duister,
«in het zuivere geloof, dat ons
geboren doet worden uit Hem en
doet leven in Hem.»[17] Niet het
gevoel — als het komt, is het welkom;
als het verdwijnt, is dat ook goed. En
ook niet de zuivere rede, want we
zijn niet op zoek naar mentale
acrobatiek. Wat in ons is ontstoken,
is het geloof in een levende Persoon
die verlangt naar de ontmoeting.
Geloof biedt ons noch de
onmiddellijke zekerheid van de
zintuigen, noch de helderheid van de
logica. We bewegen ons in de
schemering — tot het moment
aanbreekt waarop we mogen zien.
Maar het duister van het geloof stelt



ons juist in staat om verder te kijken.
Overdag reikt onze blik maar enkele
tientallen kilometers — tot aan het
blauw van de atmosfeer. Maar ’s
nachts zien we de sterren, op
miljoenen lichtjaren afstand. Zo
ontsluit het geloof werelden die
anders verborgen blijven.

De contemplatieve strijd vraagt ook
dat we het ontmoedigd zijn onder
ogen zien: de droogte, de
vermoeidheid van het geloof, zelfs
het verdriet dat we ons niet ten volle
aan de Heer geven omdat we nog
veel bezitten (vgl. Mc 10,22). Of dat
innerlijke verzet tegen Gods logica,
die soms zo radicaal anders is dan de
onze. Of de twijfel die fluistert: "Is dit
wel voor mij? Heb ik wel die
gevoeligheid?... Zit ik niet gewoon in
een droomwereld? Waar zijn we
eigenlijk mee bezig? Is dit niet
allemaal wat te mystiek?" Op zo’n
moment had Jakob kunnen opgeven.
Had hij tijdens de worsteling geen



twijfels? Zeer waarschijnlijk wel.
Maar hij bleef vechten. Ook wij
worden uitgenodigd om vastberaden
voort te gaan — met de ziel van een
kind, in het besef dat we ons op een
weg van liefde bevinden, een weg
van vertrouwen en overgave.

Het meditatieve gebed heeft oog voor
de middelen terwijl het
beschouwende gebed zich volledig
op het doel richt. We zijn
aangekomen bij Degene bij wie we
wilden zijn. Deugden, voornemens,
innerlijke strijd — dat alles heeft zijn
plaats in de meditatie. Nu niet. Nu
wordt onze tijd — de leegte van onze
tijd — gevuld door Zijn loutere
aanwezigheid. We wakkeren het
verlangen aan, de vreugdevolle
verwachting, het voorproefje van de
hemel. De maat van onze hemel zal
de maat zijn van ons verlangen, van
onze dorst naar God: «een hevig
verlangen zijn tranen te begrijpen;
zijn glimlach te zien, zijn



aangezicht…».[18] En met dat
verlangen, vredig en stil, gaan we
verder door het leven terwijl we de
weg van contemplatie betreden: «Wij
leven dan verder als in boeien, in een
kerker. Terwijl wij de
werkzaamheden, die passen bij onze
omstandigheden en ons beroep,
ondanks onze vergissingen en
beperkingen, zo volmaakt mogelijk
verrichten, verlangt de ziel te
ontsnappen. Zij gaat naar God, als
een stuk ijzer dat door de magneet
wordt aangetrokken.»[19]

Jakob moest een lange weg afleggen
naar de plaats van ontmoeting met
God. Daar was hij alleen — de Schrift
vertelt dat hij alleen achterbleef toen
het voorval plaatsvond. Hij had ook
niets meer bij zich: alles wat hij bezat
had hij naar de overkant gebracht
(vgl. Gen 32,24-25). En dan komt "de
nacht", noodzakelijk en veelzeggend,
want echte uitwisseling vereist
inkeer. «Voor eenmaal is niet Jakob



de baas over de situatie. Zijn
sluwheid helpt hem niet. Hij is niet
langer de strateeg en berekenend.
(...) Voor nu heeft Jakob God niets
anders te bieden dan zijn broosheid
en zijn machteloosheid, ook zijn
zonden.»[20] God komt naar hem toe
wanneer hij weerloos is, ontdaan van
wat hem kon afleiden. Want om
werkelijk te kunnen beschouwen,
hebben we vrijheid nodig — de
openheid van het hart. Niets anders
dan het besef van onze kleinheid en
het verlangen naar de ontmoeting.
Degene op wie wij wachten zal zich
niet laten zien als ons hart al bezet is.
Geen verlangen in ons mag groter
zijn dan het verlangen om bij Hem te
zijn.

Ik laat U niet los, wanneer U
mij niet zegent

“Zegen mij.” Jakob neemt geen
genoegen met minder. Hij houdt zijn
Heer als het ware vast, hij laat Hem



niet gaan. Maar wat is deze zegen
precies? Jakob ervaart de vreugde
van het aanschouwen van Gods
aangezicht — en zijn vreugde wordt
nog groter wanneer hij beseft dat hij
leeft, ondanks het feit dat hij God
heeft gezien. De zegen is het zien van
Gods gelaat: een blik die ons vervult
met vrede, vreugde en
barmhartigheid. Dat kunnen we niet
afdwingen met onze wilskracht, het
is geen prestatie. Het is iets dat enkel
geboren kan worden uit een open
hart — open voor de gaven van de
Heilige Geest. «Heel ons leven is als
deze lange nacht van strijd en gebed,
die we moeten beleven met het
verlangen naar en het vragen om een
zegen van God — een zegen die niet
met eigen kracht kan worden
afgedwongen of verdiend, maar die
we van Hem moeten ontvangen in
nederigheid, als een vrije gave die
ons uiteindelijk in staat stelt het
gelaat van de Heer te
herkennen.»[21]



Daarom moeten we leren wachten —
geduldig, vol vertrouwen. Jakob bleef
de hele nacht, tot de dageraad. Hij
liep niet weg. Hij gaf niet op. De
zegen komt voor wie blijft vragen,
voor wie volhardt in de stilte, in de
ingetogenheid, met een vrij hart. Het
is aan ons om ruimte te maken. Maar
het is aan God om de contemplatieve
gaven te schenken: inzicht, kennis,
wijsheid. Wij kunnen onszelf daar
niet in trainen — het zijn geen
verdiensten, maar houdingen van
ontvankelijkheid. En die worden ons
gegeven wanneer Hij het wil. Wij
vragen, en wij wachten nederig.
Soms geeft Hij ze geleidelijk, soms
ineens, overvloedig. Maar telkens
wanneer we deze zegen ontvangen
— in druppels of in stromen — wordt
onze blik gericht op de verte, op iets
blijvends. Want deze zegen is geen
voorbijgaand gevoel, maar een
afdruk in de ziel. Jakob ging daarna
weer op weg. Maar waarheen? Dat
doet er nauwelijks toe. Wat telt, is dat



het gelaat van de Heer nu in zijn ziel
gegrift staat. «Die zegen waar de
aartsvader aan het begin van de
worsteling om had gevraagd, wordt
hem nu verleend. En het is niet de
zegen die met bedrog werd
verkregen, maar de zegen die God
gratis schenkt — een zegen die Jakob
kan ontvangen omdat hij alleen is,
zonder bescherming, zonder list of
bedrog, zich weerloos overgeeft, de
overgave aanvaardt en de waarheid
over zichzelf erkent.»[22]

“Ik heb God van aangezicht tot
aangezicht gezien, en ik leef nog,”
zegt Jakob bij zichzelf. Tijdens deze
vreemde, intense worsteling is hij
Degene die tegenover hem stond
beter gaan kennen. Zo leren ook wij,
doorheen ons leven en ons gebed,
God kennen, Hem begrijpen — of
beter gezegd: we leren zijn wegen
aanvaarden, zelfs als we ze niet
begrijpen. We willen zijn naam
kennen, vragen: "Wie bent U?" We



zouden Hem graag zien. En God laat
zich zien… maar Hij verbergt zich
tegelijk — opdat wij Hem zouden
blijven zoeken, opdat we van die
zoektocht zouden leven, opdat we
van Hem zouden leven...

De afloop van deze mysterieuze
strijd is paradoxaal — zoals het
geloof zelf bijna altijd is. God zegent
Jakob, prijst zijn volharding en zijn
overwinning… maar Hij ontwricht
tegelijk zijn heup. Jakob heeft de
strijd niet geschuwd, is zijn
mysterieuze Tegenstander zonder
aarzelen tegemoet getreden. Maar
vanaf dat moment zal hij mank lopen
— een soort onderscheiding, een
herinnering aan die nacht waarin hij
God ontmoette. «En het is die Jakob
die door God gezegend wordt. Met
die zegen zal hij, kreupel, het
beloofde land binnengaan:
kwetsbaar en gewond, maar met een
nieuw hart.»[23] Ook wij komen
gewond, maar vernieuwd uit onze



worstelingen met God. Onze aardse
zekerheden kunnen ontwricht raken,
maar precies dan worden we
gedragen door het merkteken van
God. Hij heeft ons gezegend en zal
ons blijven zegenen. Hij maakt ons er
diep van bewust dat onze ware
zekerheid in Hem is. En hoe meer we
bidden, hoe duidelijker dat besef
wordt: we hebben Hem nodig. We
moeten blijven strijden, niet tegen
Hem, maar voor Hem. Zoals Jakob:
“Ik laat U niet los, voordat U mij
zegent.”

[1] Vgl. F. Trochu, Le Curé d’Ars Saint
Jean-Marie Vianney, Lyon-París,
1925, p. 383.

[2] Paus Benedictus XVI, Audiëntie,
25 mei 2011.

[3] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2715.



[4] Ibid.

[5] Ibid., nr. 2710.

[6] Ibid., nr. 2713.

[7] Vgl. Apuntes íntimos, 12 december
1935, geciteerd in A. Vázquez de
Prada, De stichter van het Opus Dei
(dl. 1), Rialp, Madrid, 1997, p. 582; 
Apuntes íntimos, 20 december 1937,
geciteerd in De Weg, kritische en
historische uitgave, noot bij nr. 746.

[8] Heilige Augustinus, De diversis
quaestionibus octoginta tribus 64, 4;
citaat in de Catechismus van de
Katholieke Kerk, nr. 2560.

[9] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2560.

[10] Ibid., nr. 2563.

[11] Dicasterie voor de Geloofsleer,
Brief Orationis formas over enkele
aspecten van de christelijke meditatie,
15 oktober 1989, nr. 3.



[12] Mgr. F. Ocáriz, Pastorale brief,
14 november 2017, nr. 8.

[13] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 306.

[14] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2709.

[15] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 299.

[16] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2715.

[17] Ibid., nr. 2709.

[18] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 310.

[19] Ibid., nr. 296.

[20] Paus Franciscus, Audiëntie, 10
juni 2020.

[21] Paus Benedictus XVI, Audiëntie,
25 mei 2011.



[22] Ibid.

[23] Paus Franciscus, Audiëntie, 10
juni 2020.

Ricardo Sada

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/strijd-nabijheid-missie-5-ik-
laat-u-niet-gaan-wanneer-gij-mij-niet-

zegent-het-beschouwende-gebed/
(30-12-2025)

https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-5-ik-laat-u-niet-gaan-wanneer-gij-mij-niet-zegent-het-beschouwende-gebed/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-5-ik-laat-u-niet-gaan-wanneer-gij-mij-niet-zegent-het-beschouwende-gebed/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-5-ik-laat-u-niet-gaan-wanneer-gij-mij-niet-zegent-het-beschouwende-gebed/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-5-ik-laat-u-niet-gaan-wanneer-gij-mij-niet-zegent-het-beschouwende-gebed/

	Strijd, nabijheid, missie (5): "Ik laat u niet gaan, wanneer gij mij niet zegent": het beschouwende gebed
	Zeg me iets, Jezus, zeg me iets
	Personaliseren
	In het donker en in de beproevingen
	Ik laat U niet los, wanneer U mij niet zegent


