
opusdei.org

Strijd, nabijheid,
missie (3): Alles is
van ons en alles is
van God

Elke sport vraagt om
inspanning, biedt ruimte voor
vreugde en opent tegelijkertijd
nieuwe mogelijkheden.
Hetzelfde geldt voor het
christelijk leven: in de
geestelijke strijd kunnen we
vreugde ervaren in de omgang
met de Heer, groeien in ons
innerlijk leven en samen met
Hem nieuwe uitdagingen
aangaan.



3-3-2025

“Je bent een nieuwe schepping
geworden en met Christus ben je
bekleed. Laat dit witte kleed het
teken zijn van je waardigheid; dat je
het zonder smet mag dragen tot in
het eeuwig leven, geholpen door het
woord en het voorbeeld van je
naasten.”[1] Sinds de vroegste tijden
kent de Kerk de traditie om nieuwe
dopelingen in het wit te kleden: een
zichtbaar teken van vreugde om één
te worden met Christus, om Hem in
ons te laten leven.[2] Ook de naam
en het gebaar van het doopsel
verwijzen naar deze werkelijkheid. 
Baptizein betekent immers:
onderdompelen. In dit sacrament
treden wij binnen in het leven van de
Drie-eenheid, zoals een spons die
zich met water verzadigt en, zonder
zichzelf te verliezen, één wordt met
zijn nieuwe omgeving. Zo ontstaat er



“een verwevenheid van het wezen
van God en ons wezen, een wezen
ondergedompeld in de Drie-eenheid
– Vader, Zoon en Heilige Geest – zoals
in het huwelijk twee personen één
vlees worden en een nieuwe, unieke
werkelijkheid vormen, met een
nieuwe en unieke naam.”[3] Vanaf
dat ogenblik wordt het zorgen voor
dit nieuwe leven een dagelijkse
opdracht, die een voortdurende
geestelijke strijd vraagt. De Schrift
herinnert ons eraan: “Mijn zoon,
wanneer gij de Heer gaat dienen,
bereid u dan voor op beproevingen.
Laat uw hart de juiste weg inslaan en
laat het sterk zijn, en wind u niet op
als de tegenspoed komt. Houd u aan
Hem vast en laat Hem niet los: dan
zult gij uiteindelijk verheven worden
(Sir 2,1-3).”

Uitgangspunt: God houdt
onvoorwaardelijk van ons



Bij ons doopsel heeft God ons
voorgoed verzekerd dat Hij van ons
houdt zoals wij zijn, wat er ook
gebeurt. Deze zekerheid vormt het
fundament van onze innerlijke weg.
Zonder haar zouden wij al snel de
verkeerde richting inslaan. Het gaat
niet om zelf iets te verdienen, en ook
niet om onszelf te bewijzen — niet
tegenover onszelf en niet tegenover
anderen — maar om in vrijheid te
leven en ons te verheugen in Gods
liefde. “Zo hebben wij de liefde leren
kennen die God voor ons heeft, en
wij gelóven in haar (1 Joh. 4,16).” Hoe
noodzakelijk is het daarom “de
waarheden van ons geloof tot ons te
laten doordringen, zodat ze heel ons
leven kunnen omvormen. God houdt
van ons.[4]

Toch vervangt Gods genade nooit het
verstandig en volhardend gebruik
van onze eigen krachten: “...onze
persoonlijke heiliging is een
geschenk van God; maar de mens



mag niet passief blijven”.[5] Het is
waar dat ons leven door de genade
een waarde krijgt die onze
menselijke mogelijkheden overstijgt,
maar genade vervangt de natuur
niet: zij wil ermee samenwerken, ja,
er zelfs mee dansen. Je zou kunnen
zeggen dat in ons leven alles van ons
is en tegelijk alles van God. “Over de
continuïteit van de kleine dagelijkse
gebeurtenissen, aangenaam of
pijnlijk, voorzien of onvoorzien,
loopt de parallelle reeks van de
actuele genaden, die ons elk moment
worden aangeboden. (…) Geleidelijk
aan zal er tussen Hem en ons een
bijna ononderbroken gesprek
ontstaan, dat het ware innerlijke
leven zal zijn.”[6]

Het zou dus kortzichtig zijn om dit
leven dat zich in het menselijk hart
ontvouwt, te beschrijven met
woorden als ‘strijd’ of ‘gevecht’. Wat
wij strijd noemen, gezien vanuit het
perspectief van de weerstand die we



in en buiten onszelf ondervinden,
kan in het grotere geheel, gezien
worden als activiteit en beweging, als
dynamiek en groei. Deze aspecten
van de ontwikkeling van elk levend
wezen – waaronder de strijd tegen
bedreigingen of moeilijkheden van
de omgeving, als onderdeel van
diezelfde ontwikkeling – drukken de
rijkdom van het geestelijk leven
beter uit.

Kijk naar het landschap, niet
alleen naar de grond

Bergbeklimmers en wielrenners in
het hooggebergte weten hoe
essentieel het is hun krachten goed te
doseren en zich volledig te
concentreren op de inspanning; vaak
houden ze daarom hun blik
onderweg vooral gericht op de
grond. Toch zou het jammer zijn als
die noodzakelijke concentratie hen
zou beletten te genieten van het
panorama dat zich, naarmate ze



hoger komen, steeds verder
ontvouwt. In de geestelijke strijd kan
ons iets soortgelijks overkomen: dat
wij te veel aandacht besteden aan het
kwaad dat wij willen overwinnen, of
alleen de prijs zien voor het
verwezenlijken van het goede.
Daarom is het zo belangrijk om
geregeld op te kijken, zodat wij niet
vergeten hoeveel rijkdom wij
onderweg ontvangen.

“Laat u niet overwinnen door het
kwade, maar overwint het kwade
door het goede” (Rom. 12,21), schrijft
Paulus in een vers dat de heilige
Jozefmaria soms samenvatte als: “het
kwaad verstikken in een overvloed
aan goed.”[7] De christelijke strijd is
dan ook niet in de eerste plaats een
gevecht tegen de zonde, maar eerder
een voortdurende inspanning om het
leven te voeden dat ons in het
doopsel is geschonken. Als wij
bijvoorbeeld het beste aan anderen
gunnen, kunnen wij dit zien als een



overwinning op het egoïsme of als
een oefening in onthechting; maar
nog vruchtbaarder is het dit te
verstaan als een strijd om ons hart te
verruimen, te groeien in liefde,
vrijgevigheid en onbaatzuchtigheid.
En dit niet uit een individueel
streven naar volmaaktheid, maar
omdat wij, vanuit het hart van
Christus, voor anderen willen leven.

Deze twee benaderingen van de
christelijke strijd hangen nauw
samen met twee manieren om goede
voornemens te formuleren. Het kan
vaak veel vruchtbaarder zijn om ons
niet enkel voor te nemen iets níet
meer te doen, dan om onze blik te
verheffen naar de horizon en te
bevestigen wat wij wél willen doen. 
In omnibus respice finem, luidt een
oud spreekwoord: “zie in alle dingen
het doel”; of, in modernere
bewoording, “begin met het
waarom”. Om werkelijk met onze
ogen op het doel gericht te leven, is



het soms nodig om even afstand te
nemen van de concrete situatie; stil
te staan, het te overwegen en onze
indrukken met God te delen. Dan
wordt onze blik helderder. We
ontdekken dat het niet enkel gaat om
een nabij doel of een kleine,
specifieke strijd, maar om onze
openheid voor Gods genade – zodat
Hij van ons een andere Christus
maakt, alter Christus.

Strijden is al liefhebben

“Kinderen, wij moeten niet
liefhebben met woorden en leuzen,
maar met concrete daden” (1 Joh.
3,18). Niemand voelt zich werkelijk
bemind wanneer liefde, plechtig
bevestigd met verklaringen en
beloften, vervolgens door daden
wordt tegengesproken. Daarom
beantwoorden wij met elk van onze
keuzes de vraag die Jezus aan Petrus
stelde: “Heb je Mij lief?” (Joh. 21,17).
Het leven van de christen, zo schreef



de Prelaat van het Opus Dei, is een
antwoord op deze vraag van de Heer:
vrij, bewust en beschikbaar.[8]
Telkens wanneer wij ons egoïsme
overstijgen, telkens wanneer wij ons
inspannen om in een bepaalde deugd
te groeien die ons beter doet dienen,
telkens wanneer wij kiezen voor
nederigheid in plaats van de drang
om onszelf te laten gelden, zeggen
wij zonder woorden tot God: Ik houd
meer van U.

“Dit is onze bestemming op aarde:
vechten, uit liefde, tot het laatste
moment,” noteerde de heilige
Jozefmaria eens bij het opmaken van
de jaarbalans.[9] Maar strijden uit
liefde is veel meer dan enkel achteraf
een motief van liefde toevoegen aan
onze inspanningen: “En toen je in je
gebed sprak met de Heer, heb je nog
duidelijker begrepen dat strijd
hetzelfde is als Liefde en heb je Hem
om een grotere Liefde gevraagd.”[10]
Daarom is de geestelijke strijd zelf



belangrijker dan de uiteindelijke
overwinning. Want “zolang er strijd
is – geestelijke strijd – is er innerlijk
leven. Dat is wat de Heer van ons
verlangt: de wil om Hem met daden
te beminnen, in de kleine alledaagse
dingen.”[11] Wat de strijd tot liefde
maakt, is het doel ervan: waarom ik
strijd en voor wie ik strijd. Het zijn
deze antwoorden die de strijd haar
vorm geven en haar tot een weg van
groei maken.

Wanneer we lezen over het leven
van heiligen, kunnen we ons de
geestelijke strijd gemakkelijk
voorstellen als een heldhaftige
worsteling: een strijd van helden die
zich tot het uiterste inspannen en
taken volbrengen die een
buitengewone innerlijke kracht en
moed vereisen. De heilige lijkt dan
haast “een soort ‘acrobaat’ van de
heiligheid, die oefeningen uitvoert
die voor gewone mensen
onbereikbaar zijn.”[12] Toch raakt



dit beeld niet de kern van het geheim
van de heiligen. Wat werkelijk telt –
en dat op elk moment van de weg – is
de liefde, de naastenliefde die haar
oorsprong vindt in God. “Zelfs het
martelaarschap ontleent zijn
grootsheid niet aan een daad van
kracht, maar bovenal aan een
heroïsche daad van wonderbaarlijke
liefde. De drie eeuwen van
vervolging in de vroege Kerk waren
ongetwijfeld tijden van moed en
heldhaftige kracht, maar nog meer
van een brandende liefde voor
God.”[13]

Soms kan een overdreven drang
naar zekerheid ons verleiden tot een
kwantitatieve benadering van de
geestelijke strijd, alsof we onze
vooruitgang kunnen meten, zoals
iemand die een persoonlijk
trainingsplan volgt om zijn conditie
te verbeteren. Natuurlijk is het
waardevol om te streven naar groei,
jezelf op vele vlakken te overstijgen



en offers te brengen. Maar dit alles is
niet vanzelfsprekend een teken van
vooruitgang waar het werkelijk om
gaat. Heiligheid, zo zei de heilige
Jozefmaria, “bestaat er niet in elke
dag moeilijkere dingen te doen, maar
in elke dag dezelfde dingen met meer
liefde te doen.”[14] Wat werkelijk
geestelijke vruchten voortbrengt, is
niet de moeilijkheid van wat we
ondernemen, maar de liefde in ons
antwoord op die eerste liefde
waarmee God ons heeft bemind.
Heiligheid betekent niet dat iemand
“op eigen kracht grote dingen heeft
verricht, maar dat in zijn leven
werkelijkheden verschijnen die hij
niet zelf heeft gedaan, omdat hij
eenvoudig beschikbaar was om God
te laten handelen.”[15] Omdat alles
begint met de vrije wil van God, die
ons de gave van het doopsel en het
christelijk leven heeft geschonken,
begrijpen we beter wat de Schrift ons
leert: “Het hangt dus niet af van de
wil of de inspanning van de mens,



maar van Gods ontferming (Rom.
9,16).”

Weten dat elke daad van heiligheid
begint met een goddelijke impuls, dat
het God is die zijn werk is begonnen
en dat hijzelf het zal voltooien: dat is
wat ons begrip van de geestelijke
strijd kenmerkt. Wij ‘verdienen’ geen
punten bij God, om zo zijn liefde te
verdienen: hij geeft zich voortdurend
aan ons, wat er ook gebeurt. “Het
onderricht van de katholieke Kerk
wijst er herhaaldelijk op dat we niet
door onze werken of inspanningen
gerechtvaardigd worden, maar door
het initiatief en de genade van God.
(...) Zijn vriendschap overstijgt ons
mateloos. Wij kunnen haar niet
kopen door onze goede werken en zij
kan alleen maar een gave zijn van
zijn liefdesinitiatief. (…) Net zoals het
hoogste gebod van liefde zou deze
waarheid onze levensstijl moeten
kenmerken. Ze vloeit voort uit het
Evangelie. Ze vraagt niet alleen om



met ons verstand aanvaard te
worden, maar tevens om tot een
aanstekelijke vreugde omgevormd te
worden.”[16]

Als sport

Waar kunnen we het beste ‘beginnen
en opnieuw beginnen’?[17] Op welk
concreet gebied van ons innerlijk
leven vangt deze strijd aan? Het
antwoord verschilt voor ieder van
ons, maar een goede leidraad kan
gevonden worden in het
onderzoeken van onze terugkerende
tekortkoming of zwakheid – het is
vaak iets dat nauw samenhangt met
onze aard. Zo kan een vurig
temperament gemakkelijk ontaarden
in bruuskheid, terwijl wie van nature
vriendelijk is, kan vervallen in
overmatige toegeeflijkheid of
verlegenheid. De geestelijke strijd
richt zich allereerst op het vermijden
van alles wat onverenigbaar is met
de liefde tot God – dat wil zeggen: de



doodzonde. Vervolgens op het
overwinnen van datgene wat ons
hart verhindert zich te openen voor
de Heer en voor onze naaste – de
dagelijkse zonden. En ten slotte, en
altijd, op het bestrijden van ons
tekort aan liefde; de
middelmatigheid. Een
levensprogramma dat de heilige
Nikolaus van Flüe in enkele verzen
wist te vatten: “Mijn Heer en mijn
God, verwijder alles wat mij van U
verwijdert. Mijn Heer en mijn God,
geef mij alles wat mij dichter bij U
brengt. Mijn Heer en mijn God,
bevrijd mij van mijzelf, opdat ik mij
geheel aan U kan geven.”[18]

De heilige Jozefmaria vergeleek de
geestelijke strijd graag met sport: “De
ascetische strijd is geen negatieve en
dus ook geen trieste strijd; het is een
blijde bevestiging. Het is een
sport.”[19] Elke sport vraagt
inspanning, maar biedt tegelijkertijd
vreugde: door de interactie met



anderen, door nieuwe ervaringen,
door het plezier jezelf te
overtreffen… Op dezelfde manier
kunnen we, met wat oefening,
beginnen vreugde te vinden in de
omgang met de Heer te midden van
de geestelijke strijd. Zo zullen we in
de objectieve moeilijkheden niet
alleen obstakels zien, maar ook
kansen om ons leven in God te
verdiepen. Wie de uitdagingen als
een uitnodiging aanvaardt, laat zich
veel minder ontmoedigen. Ook onze
blik op de mensen om ons heen
verandert, vooral op degenen met
wie we misschien minder affiniteit
hebben: “Zeg niet: die persoon werkt
me op de zenuwen. - Denk: die mens
heiligt mij.”[20]

Een belangrijke factor bij
sporttraining is volharding. Grote
overwinningen worden niet in één
dag behaald; vaak zijn vele pogingen
nodig. “De atleet zet door, de goede
atleet besteedt veel tijd aan trainen



en voorbereiden. Als het om
springen gaat, probeert hij het keer
op keer.”[21] Kleine stapjes,
uitgevoerd met vasthoudendheid en
doorzettingsvermogen, leiden
uiteindelijk tot succes. Op dezelfde
manier is het meestal effectiever om
kleine, concrete voornemens te
maken en deze consequent na te
leven, dan grote voornemens te
formuleren die we vaak niet kunnen
waarmaken. In de geestelijke strijd is
het bovendien essentieel om
rekening te houden met tijd, door
middel van het geduld: te beginnen
en opnieuw te beginnen, onze
voornemens met nederigheid en
creativiteit te herzien, telkens
wanneer dat nodig is. Zo groeit een
antwoord van liefde op discrete
wijze gedurende het hele leven.

Net zoals in de sport horen, ook in
het spirituele leven, nederlagen erbij.
Maar zoals Jezus zegt: “Zo zal er in de
hemel meer vreugde zijn over één



zondaar die zich bekeert, dan over
negenennegentig rechtvaardigen die
geen bekering nodig hebben (Lc
15,7),” zo kunnen we ons voorstellen
dat de Heer zich over elk van onze
kleine overwinningen, over elk van
ons ‘opnieuw beginnen’, evenzeer –
misschien zelfs meer – verheugt dan
over alles wat ons gemakkelijk
afgaat. Ook al hebben we nog veel te
doen, we mogen na een overwinning
niet zomaar verdergaan. Een
overwinning moet worden beleefd:
elke stap vooruit is een moment om
God te danken en nieuwe kracht te
putten. Tegelijkertijd mogen we niet
vergeten dat we onze strijd niet
alleen voeren. Net zoals atleten
mensen om zich heen hebben die
hen helpen trainen en zichzelf te
overtreffen, zo plaatst God ook in ons
leven mensen die ons ondersteunen.
We kunnen rekenen op onze
broeders en zusters in het geloof, op
hun gebed en hun steun; op degenen
die ons zijn voorgegaan en ons



vanuit de hemel begeleiden; en
natuurlijk op onze beschermengel en
de heilige Maria.

[1] Ritueel voor de doopviering van
kinderen.

[2] Vgl. Rm 13,14; Gal 2,20.

[3] Benedictus XVI, Lectio Divina, 11-
VI-2012.

[4] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 144.

[5] Ibíd., nr. 176.

[6] R. Garrigou-Lagrange, Las tres
edades de la vida interior, Tomo I, p.
184ss.

[7] Heilige Jozefmaria , De Voor, nr.
864.



[8] F. Ocáriz, Pastorale Brief, 9-I-2018,
nr. 5.

[9] Heilige Jozefmaria, En diálogo con
el Señor, nr. 83.

[10] De Voor, nr. 158.

[11] Heilige Jozefmaria, De Kruisweg,
3e statie.

[12] J. Ratzinger, «Dejar obrar a
Dios» (traducción del original en
L’Osservatore Romano, 6-X-2002;
disponible en www.opusdei.org).

[13] R. Garrigou-Lagrange, Las tres
edades de la vida interior, Tomo I,
blz. 167.

[14] Heilige Jozefmaria, Nota’s van
zijn prediking (AGP, P10, n. 25), cit.
door E. Burkhart y J. López, Vida
Cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Rialp, Madrid 2013,
vol. II, blz. 295.



[15] J. Ratzinger, «Dejar obrar a
Dios».

[16] Franciscus, Gaudete et exsultate,
nrs. 52, 54, 55.

[17] De Heilige Jozefmaría sprak
vaak zo over het innerlijke leven.
Vgl. Bijvoorbeeld De Weg, nr. 292; De
Smidse, nr. 384; Christus komt langs,
nr. 114.)

[18] Dit gebed is bijvoorbeeld
opgenomen in het gebed dat
Johannes Paulus II uitsprak bij het
graf van de heilige op 14 juni 1984.
De heilige Jozefmaria bad met
soortgelijke woorden: «Verwijder
van mij, Heer, wat mij van U
afkeert!» (cfr. A .Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, Rialp,
Madrid, 2003, vol. 3, blz. 462).

[19] De Smidse, nr. 169.

[20] De Weg, nr. 174.



[21] In dialoog met de Heer, nr. 32.

Maria Schörghuber

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/strijd-nabijheid-missie-3-alles-

is-van-ons-en-alles-is-van-god/
(10-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-3-alles-is-van-ons-en-alles-is-van-god/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-3-alles-is-van-ons-en-alles-is-van-god/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-3-alles-is-van-ons-en-alles-is-van-god/

	Strijd, nabijheid, missie (3): Alles is van ons en alles is van God

