
opusdei.org

Strijd, nabijheid,
missie (17): "Zie daar
uw moeder": Maria
op onze weg naar
heiligheid

Zoals moeders vaak doen, gaat
Maria ons voor op de weg. Zij
voelt aan wat wij nodig hebben
en bereidt het voor ons voor,
vaak zo discreet dat we het
nauwelijks beseffen.

19-12-2025



“Zie daar uw moeder” (Joh. 19,27).
Toen Jezus deze woorden, stervend
aan het kruis, tot Johannes en Maria
sprak, onthulde Hij hun iets diep en
werkelijk: “wat verborgen is geweest
vanaf de grondvesting der
wereld” (Mt. 13,35). Hij reikte hun
geen symbolische eretitel aan: Maria
is werkelijk onze Moeder en wij zijn
haar kinderen.

“Maria’s moederschap maakte door
het mysterie van het kruis een
onvoorstelbare sprong: de moeder
van Jezus werd de nieuwe Eva, de
bron van nieuw en eeuwig leven
voor ieder mens die ter wereld komt,
omdat haar Zoon haar verbond met
zijn verlossende dood.”[1] Op dat
plechtige en pijnlijke moment laat
Jezus zien hoe groot het onmetelijke
geschenk is dat Hij ons heeft gegeven
door mens te worden. God doet geen
half werk: waar Hij binnenkomt, gaat
Hij tot het uiterste. Hij is onze
menselijkheid binnengegaan en



heeft die vervuld met Zijn genaden;
en een van de grootste is dat wij,
samen met Hem, kinderen zijn van
haar die gezegend is onder alle
vrouwen (vgl. Lc. 1,42).

Zoals het een misvatting is om in de
Hemelvaart een Jezus te zien die zich
van ons verwijdert, en de
sacramenten te begrijpen als slechts
een troost voor die ‘afstand’, zo is het
eveneens onjuist te denken dat de
tenhemelopneming van Maria haar
moederlijke nabijheid tot haar
kinderen zou verminderen.

“Maria werd met lichaam en ziel
opgenomen in de glorie van de
hemel en is met God koningin van
hemel en aarde. Betekent dit dat zij
ver van ons verwijderd is?
Integendeel. Juist doordat zij bij God
is en in God, staat zij heel dicht bij
ieder van ons. Toen zij op aarde
leefde, kon zij maar bij enkele
mensen in de buurt zijn. Maar nu zij



in God is, die ons nabij is — ja, die
zelfs ‘in’ ieder van ons woont — deelt
Maria in deze nabijheid van God.
Doordat zij in God en met God leeft,
is zij dicht bij ieder van ons, kent zij
ons hart, hoort zij onze gebeden en
kan zij ons bijstaan met haar
moederlijke goedheid.”[2]

Het Evangelie vertelt ons slechts
weinig over het leven van onze
Moeder, maar elke gebeurtenis die
wordt vermeld, is voor haar
kinderen rijk aan betekenis: elk
ervan is een venster waardoor we
iets van haar leven en persoon
mogen zien, zodat onze liefde voor
haar groeit en ons kind-zijn verdiept.
Wanneer we deze passages
overwegen, ontdekken we bij haar
drie fundamentele houdingen: Maria
ontvangt Christus, zij beschouwt
Hem, en zij geeft Hem door. En
vanuit haar nabijheid tot God oefent
zij nu haar moederschap uit door ons
langs dezelfde weg te leiden. Door



Maria gaan wij altijd naar Jezus, en
door haar keren wij steeds weer tot
Hem terug.[3] En met haar brengen
wij Hem ook naar alle mensen.

Ja, zo is het - en zo zij het

Op die dag in Nazareth, die zo
gewoon leek als alle andere, kon de
heilige Maria niet vermoeden
hoezeer haar fiat de grootste daad
van geloof en gehoorzaamheid uit de
geschiedenis zou worden. Het
werkwoord waarmee zij de engel
antwoordde — vertaald als fiat,
“moge het gebeuren” — staat in het
Griekse origineel van Lucas (génoito)
in een vorm die het verlangen van
het hart uitdrukt om iets te laten
gebeuren (vgl. Lc. 1,38). Toch zei
onze Moeder eigenlijk geen fiat of 
génoito. Het woord dat het nauwst
aansluit bij wat Maria werkelijk
uitsprak, is het Joodse “amen”. Zo
sprak een Jood wanneer hij tegen
God ‘ja, zo zij het’ wilde zeggen. De



wortel van dit Hebreeuwse woord
drukt stevigheid en innerlijke
overtuiging uit; het bevestigt het
gezegde als een vaststaand, stabiel,
bindend woord. De juiste vertaling
luidt dus: “Zo is het, en zo zij het.”[4]

Maria’s jawoord was echter geen
eenmalige gebeurtenis, maar een
levenshouding. Vanaf de
aankondiging door de engel tot aan
het kruis bleef haar hart open voor
de wil van God. “Heel haar leven was
een pelgrimstocht van hoop, samen
met haar Zoon, de Zoon van God; een
pelgrimstocht die haar, door kruis en
verrijzenis heen, naar het vaderland
bracht: naar de omhelzing van
God.”[5] Hoe vaak vraagt de Heer
ook van ons een persoonlijk “Amen,
laat uw woord in mij geschieden.”
Hoe vaak wacht Hij ons op met open
armen, zoals een vader die zich buigt
en zijn kind tot zich roept. Laten we
Hem zonder voorbehoud binnen in
onze gedachten, onze keuzes, onze



daden? Laten wij ons door Hem
omhelzen?

Het is dan ook geen toeval dat wij bij
het ontvangen van het eucharistische
Lichaam van Christus “Amen”
zeggen. Zoals Maria het Woord
ontving opdat het vlees zou worden
in haar schoot, zo ontvangen wij het
opdat het in ons zou groeien en
leven. “Er is daarom een diepe
overeenkomst tussen Maria’s
jawoord bij de aankondiging van de
engel en het ‘amen’ dat iedere
gelovige uitspreekt bij het ontvangen
van het Lichaam van de Heer.”[6]
Laten we Hem met dezelfde
“zuiverheid, nederigheid en
toewijding” ontvangen waarmee
onze Moeder Hem voor het eerst
ontving — en altijd ontvangt.

Alles in het hart verenigen

Contemplatie is een tweede
fundamentele houding in Maria’s



leven, en ook daarin wil onze
Moeder ons ook voorgaan.
“Contemplatief zijn hangt niet af van
de ogen, maar van het hart. En hier
komt het gebed in het spel, als een
daad van geloof en liefde, als de
‘ademhaling’ van onze relatie met
God.”[7] In de evangelies spreekt
Maria weinig, zeker in verhouding
tot haar rol in de verschillende
gebeurtenissen. Vanaf het bezoek
van de herders in Bethlehem tot aan
het kruis bewaart zij de mysteries
van haar Zoon in haar hart en
overweegt ze (vgl. Lc. 2,19).

In de stilte van Nazareth, in het
gebed van Kana, tijdens het
openbaar leven van Jezus: overal
zien we een Moeder die mediteert,
die observeert, die zich laat vormen
door de aanwezigheid van haar
Zoon. Op de weg naar Golgotha
stellen we ons gemakkelijk die
ontmoeting voor tussen Moeder en
Zoon, wanneer “Maria naar Jezus



kijkt met onmetelijke liefde, en Jezus
naar zijn Moeder kijkt; hun ogen
ontmoeten elkaar, en beiden storten
hun smart in elkaars hart uit.”[8] En
op de stralende ochtend van Pasen,
vervuld van de glorie van de
Verrezene, weerspiegelt zij reeds de
luister van de Kerk,[9] die leeft “in
haar kwetsbare leden (…). Velen van
hen zijn vrouwen, zoals de oude
Elisabeth en de jonge Maria;
vrouwen van Pasen, apostelen van
de verrijzenis.”[10]

De contemplatieve blik — die
ademhaling van de ziel — helpt ons
stap voor stap te begrijpen wat zich
in ons leven afspeelt en wat God van
ons vraagt. “Dat is wat het evangelie
tot uitdrukking brengt in de blik van
Maria, die keek met haar hart. In het
evangelie vormen de beste
uitdrukking van wat een hart denkt,
de twee passages bij de heilige Lucas
die ons zeggen dat Maria "al deze
woorden in haar hart bewaarde



(syneterei) en ze overwoog
(symballousa)" (cfr. Lc 2,19.51). “En
wat Maria bewaarde, was niet alleen
"de scène" die zij zag, maar ook wat
zij nog niet begreep en toch
aanwezig en levend bleef, erop
wachtend dat alles in het hart
samengevoegd zou worden.”[11]

Zoals kleine kinderen die een
moeilijke taak nog niet aankunnen,
kunnen wij altijd rekenen op onze
Moeder om ons op deze weg van
contemplatie te begeleiden. “Maria
spreekt met ons, zij spreekt tot ons;
zij nodigt ons uit om het Woord van
God te kennen, het Woord van God
lief te hebben, met het Woord van
God te leven en met het Woord van
God te denken.”[12] Als wij haar
onze hand geven, schenkt zij ons
geduld met wat wij niet begrijpen en
helpt zij ons de schijnbaar losse
draden te verbinden — zoals in die
tekeningen waarin pas na veel
geduld het geheel zichtbaar wordt.



Altijd Jezus blijven geven

Vanaf het begin van haar
moederlijke roeping begrijpt Maria
dat Jezus een schat is die ze met
iedereen moet delen. De Heer heeft
aan haar grote dingen gedaan (vgl.
Lc 1,49), niet voor haar eigen eer,
maar voor het welzijn van de hele
mensheid. De vreugde van het
Magnificat weerspiegelt haar diepe
ervaring van goddelijk kindschap:
Maria voelt de overvloedige liefde
van de Vader die haar vervult en
haar het meest kostbare
toevertrouwt dat Hij heeft, zijn
geliefde Zoon. Meer dan enig ander
mens vóór of na haar weet zij wat
het betekent om door God bemind te
worden — en die overvloed drijft
haar ertoe iedereen naar Jezus te
brengen.

Maria blijft haar Zoon altijd geven:
als kind toont zij Hem aan de herders
en de wijzen (vgl. Lc 2,16-20; Mt



2,10-11); zij legt Hem in de armen
van Simeon en Anna (vgl. Lc 2,25-38);
zij laat Hem zo vrij dat Hij zelfs in
Jeruzalem achterblijft; zij
‘veroorzaakt’ het wonder te Kana en
nodigt iedereen uit naar Hem te
luisteren (vgl. Joh 2,3-5). Zij laat Jezus
zijn zending vervullen, ook wanneer
zijn verwanten Hem willen
tegenhouden (vgl. Mt 12,46-50); en
aan de voet van het kruis aanvaardt
zij de wil van de Vader, zich samen
met Jezus gevend voor de hele
mensheid (vgl. Joh 19,25). Men kan
zich makkelijk voorstellen hoe zij na
de Hemelvaart, in gesprekken vol
van Jezus, de leerlingen heeft
bemoedigd… zoals zij dat ook met
ons wil doen, en met allen die —
zoals de geliefde leerling — haar in
hun huis en in hun leven opnemen
(vgl. Joh 19,27).



Ieder is op zijn manier een
kind

De heilige Jozefmaria vertelde eens
over een bezoek aan Sevilla tijdens
de Goede Week: “De
broederschappen trokken al door de
straten… Toen ik al die mensen zag,
die vrome mannen die in processie
meeliepen om de Maagd te
begeleiden, dacht ik: dít is
boetedoening, dít is liefde. Het was
prachtig. Ik weet niet meer welk
beeld van de Maagd het was… De
juwelen en de lichten deden er niet
toe; het ging om de liefde, om de 
saetas, de lofzangen — om alles! Ik
stond daar, verzonken in gebed, alsof
ik in de hemel was. Toen tikte
iemand mij op de schouder. Ik
draaide mij om en zag een man uit
het dorp die zei: ‘Vader, deze is niets
waard; die van ons is de enige die
telt!’ Eerst schrok ik, het leek bijna
godslasterlijk. Maar toen dacht ik: hij
heeft gelijk. Als ik foto’s van mijn



moeder laat zien, zeg ik ook — al
vind ik ze allemaal mooi —: dít is de
beste.”[13]

Ook wij hebben elk ons eigen, ‘beste’
beeld van onze hemelse Moeder. Dat
hoeft geen afbeelding te zijn: het kan
een persoonlijke manier van tot haar
spreken zijn, een vertrouwde manier
om haar onze vreugden en zorgen
toe te vertrouwen. “Elke christen
kan, terugkijkend, de geschiedenis
van zijn relatie met de Moeder in de
hemel reconstrueren: met concrete
momenten, plaatsen, mensen; met
gunsten waarvan we weten dat ze
door Onze-Lieve-Vrouw zijn
verkregen; met ontmoetingen die een
bijzondere betekenis hebben. Zo
ontdekken we dat de liefde die God
ons door Maria schenkt de diepte
van het goddelijke heeft, en tegelijk
de tederheid en warmte van iets heel
menselijks.”[14]



Zoals moeders dat vaak doen —
maar dan nog subtieler — gaat Maria
ons voor op de weg. Zij voelt aan wat
we nodig hebben en bereidt het voor,
vaak zo discreet dat we het
nauwelijks merken. En hoewel het
haar vreugde doet wanneer we haar
danken voor haar moederlijke zorg,
blijft zij voor ons zorgen, ook als we
dat vergeten. Heilige Maria, wij
weten dat u het zult doen, maar het
doet ons zo goed u erom te vragen: 
iter para tutum — bereid ons een
veilige weg voor.

[1] Paus Leo XIV, Homilie, 9-06-2025.

[2] Paus Benedictus XVI, Homilie,
15-08-2005.

[3] Vgl. Heilige Jozefmaria, De Weg,
nr. 495.



[4] Vgl. R. Cantalamessa, L’anima di
ogni sacerdozio, Ancora, Milaan 2014,
p. 53 (El alma de todo sacerdocio,
Monte Carmelo, Burgos, 2010).

[5] Paus Leo XIV, Angelus, 15-08-2025.

[6] Heilige Johannes Paulus II,
encycliek Ecclesia de Eucharistia, nr.
55.

[7] Paus Franciscus, Audiëntie,
5-05-2021.

[8] Heilige Jozefmaria, De Kruisweg,
vierde statie.

[9] Vgl. Sedulio, Carmen paschale, 5,
nrs. 358-364.

[10] Paus Leo XIV, Homilie,
15-08-2025.

[11] Paus Franciscus, encycliek 
Dilexit nos, nr. 19.

[12] Paus Benedictus XVI, Homilie,
15-08-2005.



[13] Woorden van de heilige
Jozefmaria, opgenomen in A. Sastre, 
Tiempo de Caminar, Madrid, Rialp
1989, p. 312.

[14] Heilige Jozefmaria, “Recuerdos
del Pilar”, in Escritos Varios: Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2018,
p. 275.

Giovanni Vassallo – Carlos
Ayxelà

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/strijd-nabijheid-missie-17-zie-

daar-uw-moeder-maria-op-onze-weg-
naar-heiligheid/ (30-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-17-zie-daar-uw-moeder-maria-op-onze-weg-naar-heiligheid/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-17-zie-daar-uw-moeder-maria-op-onze-weg-naar-heiligheid/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-17-zie-daar-uw-moeder-maria-op-onze-weg-naar-heiligheid/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-17-zie-daar-uw-moeder-maria-op-onze-weg-naar-heiligheid/

	Strijd, nabijheid, missie (17): "Zie daar uw moeder": Maria op onze weg naar heiligheid
	Ja, zo is het - en zo zij het
	Alles in het hart verenigen
	Altijd Jezus blijven geven
	Ieder is op zijn manier een kind


