opusdei.org

Strijd, nabijheid,
missie (12): Op de
rots bouwen: het
geestelijk leefplan

(ID)

De weg die we samen met God
gaan, kent zowel momenten
van vreugde als tijden van
moeite en vermoeidheid.
Trouw blijven aan het leefplan
betekent niet dat we alles
perfect moeten doen, maar dat
we verankerd blijven in Gods
liefde en bij Hem onze rust
vinden.



18-11-2025

Lees het eerste deel van dit artikel:
“Thuis en onderweg, als je gaat
liggen en als je opstaat:” Het leefplan

ey

Tijdens zijn jaren in Nazareth leerde
Jezus van nabij wat het betekent om
met de handen te werken —
misschien zelfs bouwwerk. Matthets
laat dat vermoeden wanneer hij, aan
het einde van de Bergrede, een
vergelijking noteert die de Meester
gebruikte om duidelijk te maken hoe
wij Zijn onderricht moeten opnemen.
Jezus spreekt over twee soorten
bouwers: de een bouwt zijn huis op
zand, de andere kiest ervoor op rots
te bouwen (vgl. Mt 7,24-27). Op het
eerste gezicht lijken de huizen op


https://opusdei.org/nl/article/thuis-en-onderweg-als-je-gaat-liggen-en-als-je-opstaat-het-leefplan-i/
https://opusdei.org/nl/article/thuis-en-onderweg-als-je-gaat-liggen-en-als-je-opstaat-het-leefplan-i/
https://opusdei.org/nl/article/thuis-en-onderweg-als-je-gaat-liggen-en-als-je-opstaat-het-leefplan-i/

elkaar, want beide zijn gebouwd op
basis van Jezus’ woorden. Maar
mettertijd blijkt het verschil: de een
is veel kwetsbaarder dan het andere.
Wanneer de moeilijkheden komen —
als de regen neervalt, de rivieren
buiten hun oevers treden en de wind
tegen het huis beukt — wordt
duidelijk dat een louter abstracte of
theoretische opvatting van het
christelijk leven niet volstaat: wie
daarbij blijft, bouwt op zand.
Daarom is het essentieel dat we Jezus
regelmatig opzoeken, dat we een
trouw en levendig contact met Hem
onderhouden. We moeten leren om
aandachtig naar Hem te luisteren in
het gebed, en tegelijk andere vaste,
duurzame gewoonten aankweken
die ons helpen Zijn woorden in de
praktijk te brengen. Zo kunnen we
werkelijk van Hem leven — niet
alleen in tijden van voorspoed, maar
ook wanneer ons geloof en onze
overtuigingen op de proef worden
gesteld.



De heilige Jozefmaria drukte iets
gelijkaardigs uit aan de hand van een
jeugdherinnering, waarin hij het
innerlijk leven benadert via het
beeld van de weg: “In mijn
kinderjaren maakten die wegwijzers
in de bergen van mijn streek een
diepe indruk op me. Het waren hoge
stokken, meestal rood geverfd, die
langs de paden werden geplaatst.
Men legde me uit dat wanneer de
sneeuw valt en alles bedekt — de
paden, akkers, weiden, bossen,
rotsen en ravijnen — die stokken
boven de sneeuw uitsteken als een
betrouwbaar oriéntatiepunt, zodat
iedereen altijd weet waar het pad
loopt.” “In het leven van een
christen”, vervolgde hij, “gebeurt iets
gelijkaardigs: er zijn lentes en
zomers, maar ook winters, dagen
zonder zon, nachten zonder maan.
We mogen het contact met Jezus
Christus niet laten afhangen van ons
humeur of van voor en tegenslagen.”
En juist in die moeilijkere



momenten, besloot hij, is een
geestelijk leefplan onmisbaar: deze
gewoontes, “diepgeworteld en
aangepast aan ieders persoonlijke
omstandigheden — zoals die rode
palen die de richting blijven
aangeven totdat de Heer besluit de
zon opnieuw te laten schijnen en de
sneeuw te laten smelten. Het hart
gaat weer sneller slaan, in vlam gezet
door een vuur dat eigenlijk nooit is
uitgeblust. Het restje was alleen
bedekt onder de as van een tijd van
beproeving, of van minder inzet, of
gebrek aan offervaardigheid.”[1].

Groeien in crises

Het is heel normaal dat we in de loop
van het leven momenten van crisis
doormaken — groot of klein.[2] Zo
gebeurt het bijvoorbeeld dat
jongeren enthousiast worden van
grote idealen en zich vol overgave in
het avontuur storten, zonder er al te
veel bijj stil te staan. Maar naarmate



ze meer levenservaring opdoen, kan
de moed hen in de schoenen zakken.
Ze beseffen hoe moeilijk het is om de
wereld te veranderen — of zelfs
gewoon zichzelf —, of ze schrikken
ervan hoe snel hun gevoelens, die
eerst sterk en duurzaam leken, onder
druk van nieuwe omstandigheden
kunnen verdwijnen. Er zijn ook
momenten in het leven,
scharnierpunten zoals het bereiken
van de volwassenheid of van de
pensioenleeftijd, waarin men van
nature geneigd is de balans op te
maken van de afgelegde weg. Op zo’n
momenten kunnen mislukkingen,
teleurstellingen en gemiste kansen
naar de voorgrond treden; het kan
dan moeilijk worden om de eigen
levensweg te aanvaarden, het zicht
op al het goede dat er wél was kan
vertroebeld raken, en men zoekt dan
soms troost in wat de heilige
Jozefmaria, met een onvertaalbaar
woordspel, de was-ik-maar-mystiek
noemde: “Was ik maar niet



getrouwd, had ik dat beroep maar
niet gekozen, was ik maar gezonder
of jonger, had ik maar meer tijd!”.[3]

Deze en soortgelijke crises zijn geen
momenten — en zouden dat ook niet
moeten zijn — zonder God: juist dan,
en misschien nog méér dan anders,
is de Heer dicht bij ons en blijft Hijj
zich zonder maat geven. Daarom zijn
crisismomenten belangrijke kansen
om te groeien in de relatie met God,
die de woestijn kan laten bloeien en
vrucht kan laten voortkomen uit
dorre grond (vgl. Jes 35,1). Het
jeugdige idealisme kan door de
genade gezuiverd en verheven
worden, maar het moet rijpen om
werkelijk bovennatuurlijk te
worden. Tegenslagen en
ontgoochelingen mogen ons niet
veranderen in cynische "realisten”,
want het loutere besef van onze
natuurlijke beperkingen is nog lang
niet de hele waarheid over onszelf of
over de menselijke geschiedenis.



Deze momenten, hoe hard ze ook
kunnen zijn, zijn gelegenheden tot
innerlijke groei: momenten waarin
de Heer ons hart wil verruimen. Een
Franse schrijver verwoordde het
treffend:

“De mens draagt in zijn arme hart
plaatsen die pas beginnen te bestaan
wanneer het lijden er binnentreedt,
zodat ze kunnen worden wie ze
zijn.”[4]

Op dezelfde manier als menselijke
liefde groeit en verdiept door samen
tijd door te brengen (en samen te
lijden!), zo wordt ook onze liefde tot
God versterkt en vernieuwd door de
omgang met Hem, door de “eenheid
met Christus in het Brood en in het
Woord, in de Eucharistie en in het
gebed”[5], in al zijn vormen: stille
aanbidding, vertrouwelijke dialoog,
gewetensonderzoek, mondgebed,
enzovoort. Deze en gelijkaardige
gewoontes zijn geen saaie checklist



van taken, maar ontmoetingen die de
relatie met God wakker maken, tot
leven brengen en verrijken — en van
daaruit ook onze relaties met
anderen, die er sterker en dieper
door worden.

Met een open hart voor God

“Met hetzelfde hart waarmee ik van
mijn ouders heb gehouden en
waarmee ik van mijn vrienden houd,
met datzelfde hart houd ik van
Christus, van God de Vader, van de
heilige Geest en van de Maagd
Maria.”[6] Het geestelijk leven is in
wezen een liefdesrelatie. Daarom
vormen de schoonheid én de
uitdagingen van menselijke liefde als
het ware een open boek om de
dynamiek van die relatie met God
beter te begrijpen.

Zo kan het bijvoorbeeld gebeuren dat
de band binnen een huwelijk
verzwakt, omdat man en vrouw
geleidelijk van elkaar vervreemden.



Dat is een reéel en voortdurend
gevaar in elke hechte relatie: dat
partners niet samen blijven groeien
en rijpen, omdat ieders leven zich
stilaan in nieuwe richtingen
ontwikkelt — dimensies die niet
meer gedeeld of geintegreerd
worden in hun gezamenlijke
levensweg.

Iets gelijkaardigs kan zich voordoen
in ons geestelijk leven. God
verandert niet, maar wij wel.
Daarom is het essentieel dat we alles
wat ons bezighoudt met Hem blijven
delen, in een intieme en
voortdurende dialoog: van
professionele successen en
teleurstellingen tot onze hobby’s en
gezinszaken. Alles moeten we
beleven “met het hart geopend naar
God, zodat werk — ook in ziekte, zelfs
in moeilijkheden — openstaat voor
God.”[7]



Zo zal de Heer ons, naarmate we
verdergaan in het leven, nieuwe
dimensies kunnen onthullen van de
schatten van wijsheid en kennis die
in Christus verborgen liggen (vgl. Kol
2,3) — die wijsheid die zich
openbaart in de stilte van het gebed,
in momenten van dankzegging na de
communie, in de beschouwende
lezing van Jezus’ woorden en leven
in de Evangelién. “De
Emmatusgangers beleefden
gedurende hun mysterieuze weg met
de verrezen Christus een ogenblik
van angst, verwarring, wanhoop,
teleurstelling. En toch gebeurde er
ondanks alles iets in de diepte:
"Brandde ons hart niet in ons, terwijl
Hij onderweg met ons sprak?” (Lc.
24,32).”[8]

We moeten ons laten helpen, en op
onze beurt ook anderen helpen,
zodat ons geestelijk leven niet
neerkomt op gewoon “doorgaan”.
Zoals de Vader ons heeft herinnerd:



“De vorming die we gedurende het
hele leven ontvangen is ambitieus in
haar eisen, maar opent vooral brede
horizonten.”[9] Onze geestelijke
lezing en de teksten en hulpmiddelen
die we gebruiken om ons geloof te
voeden en te verrijken, moeten we
goed kiezen. Ze moeten ons helpen
om dieper door te dringen in onze
ervaring van God, ons nieuwe
perspectieven aanreiken en inspelen
op de behoeften van ons hart —
noden die verschillen van persoon
tot persoon en veranderen
naargelang de levensfase. De heilige
Geest zal zich van deze
inspanningen, hoe bescheiden ook
vergeleken met Zijn gaven, bedienen
om Zijn werk in ons te voltooien.

Laten we ook hier nog even stilstaan
bij een gelijkenis met menselijke
liefde. Als we eerder zagen dat een
relatie kan verzwakken, wanneer het
paar elkaar niet meer regelmatig
ontmoet, is er een even groot gevaar



wanneer ze elkaar wél zien, maar
niet werkelijk met elkaar spreken. Ze
zijn lichamelijk aanwezig, maar niet
met hun ziel; ze openen hun hart niet
en luisteren niet met oprechte
belangstelling. In zo’n situatie kan
samen zijn als een last aanvoelen,
terwijl afstand nemen als een
bevrijding wordt ervaren. Iets
gelijkaardigs kan gebeuren in het
geestelijk leven wanneer iemand
zich slechts aan een plan houdt om
een verplichting af te vinken. De
heilige Jozefmaria noemde dit soort
sleur “echt de dood voor de
vroomheid.”[10]

Tegenover dit risico is het
bemoedigend te bedenken dat we
geroepen zijn om onderweg vele
malen “te beginnen... en opnieuw te
beginnen.”[11] Zoals echtparen die
na vele jaren nog steeds van elkaar
houden, en die elkaar nog steeds
voor kleine dingen ‘dank je wel’ en
‘sorry’ zeggen, zullen ook wij



geregeld een gewoonte moeten
hernemen die we zijn gaan
verwaarlozen: bijvoorbeeld meer
aandacht besteden aan onze
geestelijke lezing, of de waarde
herontdekken van sommige
traditionele gebeden voor of na de
mis, wanneer we merken hoe snel
we afgeleid zijn.

Trouw aan het leefplan draait
daarom niet om het streven naar
“perfecte prestaties”, alsof we
solisten zijn in een kamerconcert of
atleten in een Olympische
gymnastiekwedstrijd. Het gaat er
veeleer om dat we in Gods liefde
blijven (vgl. Joh 15,9): steeds een
beetje meer ontdekken en
herontdekken wat het enige stevige
fundament is waarop we ons leven
kunnen bouwen. En op deze vaste
rots de vreugde en vrede te vinden
waar ons hart naar verlangt: “Zoek
rust in het kindschap Gods. God is
een Vader, jouw Vader! Hij houdt van



jou met een tedere en grenzeloze
liefde. Noem Hem vaak Vader en zeg
Hem onder vier ogen dat je van Hem
houdt, dat je ontzettend veel van
Hem houdt! Zeg Hem dat je het een
hele eer vindt zijn kind te zijn en dat
je daar kracht uit put.”[12]

[1] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 151.

[2] Vgl. Heilige Jozefmaria, Brief 2,
nr. 22, over «de crisis van de 40 jaar»;
meer in het algemeen, vgl. R.
Guardini, Las etapas de la vida,
Madrid, Palabra, 2022.

[3] Heilige Jozefmaria, Gesprekken,
nr. 88; vgl. De Weg, kritisch-
historische editie, commentaar op nr.
832; J. Pefia, Mistica ojalatera y
realismo en la santidad de la vida
ordinaria, Anuario Filosofico, 2002
(35), 629-654.



[4] L. Bloy, Lettre, 25-04-1873, Lettres
de jeunesse, 1870-1893, Paris,
Edouard-Joseph, 1920.

[5] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 118.

[6] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 166.

[7] Paus Franciscus, Audiéntie,
21-06-2017.

[8] Paus Franciscus, Encycliek Dilexit
nos, nr. 4.

[9] F. Ocariz, Pastorale Brief,
9-01-2018, nr. 11.

[10] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 150.

[11] Vgl. Heilige Jozefmaria, De Weg,
nr. 292; De Smidse, nr. 384.

[12] Heilige Jozefmaria, De Smidse,
nr. 331.



Oskari Juurikkala

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/strijd-nabijheid-missie-12-op-
de-rots-bouwen-het-geestelijk-leefplan-
ii/ (8-2-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-12-op-de-rots-bouwen-het-geestelijk-leefplan-ii/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-12-op-de-rots-bouwen-het-geestelijk-leefplan-ii/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-12-op-de-rots-bouwen-het-geestelijk-leefplan-ii/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-12-op-de-rots-bouwen-het-geestelijk-leefplan-ii/

	Strijd, nabijheid, missie (12): Op de rots bouwen: het geestelijk leefplan (II)

