
opusdei.org

Strijd, nabijheid,
missie (1): Kies het
Leven

Dit is het eerste hoofdstuk van
een nieuwe serie over de weg
naar heiligheid, een avontuur
waarin het niet alleen gaat om
"jezelf te geven" maar vooral
om "jezelf te ontvangen".

1-3-2025

Als een prins. Zo voelde de jongen
zich, ondanks zijn jonge leeftijd en
zijn bescheiden, versleten kleren,
toen hij de kerk binnenstapte en



omhuld werd door de levendige
muziek van het orgel. “Ik had de
indruk dat het orgel mij en mijn
kleine metgezellen begroette alsof
we prinsen waren,” zou hij vele jaren
later zeggen, terugblikkend op zijn
jeugd in Canale d'Agordo, een klein
dorpje in het noordoosten van Italië.
In die jeugdervaring zag Albino
Luciani, de latere Johannes Paulus I,
het begin van “een eerste intuïtie, die
later een overtuigde zekerheid zou
worden”: de katholieke kerk “is niet
alleen iets groots, maar maakt ook de
kleintjes groot”.

Kies het Leven

Deze woorden van de zalige
Johannes Paulus I roepen
onmiskenbaar de lofzang van Maria
in het Magnificat op. Het
openingswoord van haar lied
betekent groot maken, iemands
grootheid bezingen. Maria
verheerlijkt God, omdat Hij de



kleinen groot maakt: «Hij toont de
kracht van zijn arm; slaat trotsen van
hart uiteen. Heersers ontneemt Hij
hun troon, maar Hij verheft de
geringen. Die hongeren overlaadt Hij
met gaven, en rijken zendt Hij heen
met lege handen.» (Lc 1,51-53).

Maar naast dit lied van Maria heeft
Lucas ons ook een uitstorting van het
hart van de Heer doorgegeven die
men zou kunnen beschouwen als het
Magnificat van de Heer. Net zoals
Zijn Moeder in Ain Karim jubelde
terwijl zij Hem in haar schoot droeg,
zo is Jezus nu vervuld van "vreugde
in de Heilige Geest" bij het zien hoe
God zijn hart tot de kleinen wendt:
«Ik prijs U Vader, Heer van hemel en
aarde, omdat Gij deze dingen
verborgen hebt voor wijzen en
verstandigen, maar ze hebt
geopenbaard aan kleinen. Ja, Vader,
zo heeft het U behaagd. Alles is Mij
door mijn Vader in handen gegeven.
Niemand weet wie de Zoon is tenzij



de Vader; en wie de Vader is tenzij de
Zoon en hij aan wie de Zoon het wil
openbaren.» (Lc 10,21-22).

Maar wat is het precies dat aan de
kleinen wordt geopenbaard? Wat
ontdekken zij? Te beginnen met
Maria en Jozef, en verder met de
apostelen en de vrouwen die de Heer
vergezelden, tot de ontelbare
christenen door de eeuwen heen…
wat is deze openbaring die aan de
kleinen wordt toevertrouwd? Wat is
het dat hen groot maakt? Een
passage uit Deuteronomium kan ons
een eerste antwoord bieden. De Heer
spreekt tot het hart van zijn volk, met
een toon die zowel plechtig als teder
is: «Ik houd u vandaag het leven en
het geluk voor, maar ook de dood en
het ongeluk. (...). Ik neem heden de
hemel en de aarde tot getuigen tegen
u. Leven en dood houd ik u voor,
zegen en vloek. Kies dan het leven,
dan zult gij met uw nakomelingen
het leven bezitten, door Jahwe uw



God te beminnen, naar Hem te
luisteren en aan Hem gehecht te
blijven. Want daarvan hangt het af,
of gij zult leven en of gij lang zult
wonen op de grond, die Jahwe aan
uw vaderen, aan Abraham, Isaak en
Jakob onder ede heeft toegezegd.» (Dt
30,15.19-20).

Het afwisselende gebruik van “u” en
“gij” in deze woorden lijkt ons iets
essentieels te laten zien: onze Heer
richt zich niet alleen tot zijn volk als
geheel, maar tot ieder van ons
persoonlijk. De keuze voor het Leven
wordt immers in het diepst van elk
hart bepaald. “Leven”: dat is het
woord dat de heilige Jozefmaria met
hoofdletters schreef wanneer hij
sprak over genade en heerlijkheid,
over het Leven met God, hier op
aarde en daarna in de hemel. Het is
ontroerend om zijn woorden uit juni
1975 te herlezen, uitgesproken
slechts enkele dagen voordat hij zelf
tot dat eeuwige Leven werd



geroepen: “We zijn allemaal
hetzelfde Leven van Christus: en er is
zoveel te doen in de wereld! Laten
we de Heer altijd vragen ons allen te
helpen om trouw te zijn, om het
werk voort te zetten, om dat Leven te
leven, met een hoofdletter, dat het
enige Leven is dat de moeite waard
is: het andere is niet de moeite
waard, het andere gaat weg, zoals
water in de handen, het ontsnapt. Dit
andere Leven!"[2].

“Kies het Leven”. Met deze krachtige
woorden uit Deuteronomium, die in
het Evangelie weerklinken in
duizend echo’s [3], spreekt de Heer
tot ieder van ons: Zie, Ik heb jullie
geschapen om te leven, om werkelijk
gelukkig te zijn... Kies je voor Mij?
Kies je voor het Leven? Dat is precies
wat de “kleintjes” hebben ontdekt en
wat zij gekozen hebben. Zij begrijpen
dat het diepe, oneindige verlangen
naar leven dat in hen brandt, zijn
oorsprong én bestemming in God



vindt. En zij verlangen niets anders.
Ze weten dat om waarlijk te
triomferen in het leven, om het volle
Leven te bereiken, het nodig is zich
te laten overspoelen door Gods liefde
—en die liefde vervolgens met open
handen uit te delen. Over Maria, de
zus van Marta, zal de Heer zeggen
dat “zij het beste deel heeft gekozen”
en dat “het haar niet ontnomen zal
worden.” (Lc 10,42). En zijn
leerlingen zal Hij met dezelfde tedere
zekerheid troosten: «Weest niet
bevreesd, kleine kudde: het heeft Uw
Vader behaagd u het Koninkrijk te
schenken.» (Lc 12,32). De “kleintjes”
leven van God; dát is wat hen groot
maakt. En dát is heiligheid: leven
vanuit God—en, vanuit God, voor de
anderen.

Heiligheid is jezelf geven, maar het
is nog meer "jezelf ontvangen"

Wanneer we kijken naar het leven
van de heiligen—de “kleintjes” die



voor het Leven hebben gekozen—is
het niet verwonderlijk dat we telkens
weer worden herinnerd aan wat hun
heiligheid betekende: verzaking,
strijd en “vermindering”. Dit is
onvermijdelijk, want de heilige
verzet zich noodzakelijkerwijs tegen
vele ongunstige krachten. Jezus heeft
ons de weg gewezen en ons
voorspeld dat dit zou gebeuren: «In
de wereld leeft gij in
verdrukking» (Jn 16,33); «Als ze Mij
vervolgd hebben, zullen ze ook u
vervolgen» (Jn 15,20); «De satan heeft
geëist u allen te ziften als tarwe.» (Lc
22,31). Er is uiteindelijk geen ruimte
voor een al te gemakkelijke visie op
het christelijke leven—maar dat geldt
evenzeer voor elk ander leven op
aarde. Opoffering, verzaking en
strijd zijn altijd nodig, of men nu
streeft naar meer of minder
verheven doelen.

«Sluit, terwijl wij strijden —een strijd
die tot onze dood zal voortduren—



de mogelijkheid niet uit dat de
vijanden van buitenaf en van
binnenuit zullen aanvallen.»[4]. Het
is een onmiskenbaar gegeven: Gods
liefde stuit ook in ons op weerstand,
omdat zij ons uitdaagt om dingen los
te laten. Het betekent afstand doen—
van controle over ons leven, van het
najagen van iedere gril, soms zelfs
van de goedkeuring van anderen.
Het betekent het kruis opnemen. “Als
wij onszelf in Gods hand stellen, laat
Hij ons regelmatig zorgen,
eenzaamheid, tegenstand, laster,
smaad en hoongelach
ondergaan.”[5]. Je verliest zeker veel
van wat de wereld “leven” noemt.
Maar degene die zijn leven op deze
manier verliest, verliest het niet voor
niets, maar voor God. «Want wie zijn
leven wil redden, zal het verliezen.
Maar wie zijn leven verliest om
Mijnentwil zal het vinden.» (Mt
16,25). De heilige "verliest zichzelf"
in God—en juist daarin begint hij
“zichzelf te vinden”. 



En wat betekent het om "jezelf te
vinden" in God? Johannes schrijft in
zijn eerste brief: «Hierin bestaat de
liefde: niet wij hebben God liefgehad,
maar Hij heeft ons liefgehad» (1 Jn
4,10). De Griekse zin staat in een
bepaalde tijd, de aorist, wat een soort
“open verleden tijd” is. Het is
dezelfde tijd die zowel in het
Magnificat van Maria als in het
Magnificat van Jezus doorklinkt. Wat
in al deze gevallen bedoeld wordt
zijn “handelingen die de Heer op een
permanente manier in de
geschiedenis uitvoert” [6], in de
geschiedenis van ieder van ons.
Johannes zegt dus niet dat God eens
en voor altijd van mij heeft
gehouden, maar dat God altijd van
mij houdt. Elke keer dat ik
waarachtig liefheb, is het God die mij
liefheeft en die in mij liefheeft. Hier
en nu.

Het is dus waar dat de heilige
zichzelf geeft, dat hij "zijn leven



verliest". Maar nog fundamenteler—
een diepere waarheid die het eerste
omvat en draagt—is dat de heilige
zichzelf “vindt” in God en zichzelf
volledig “ontvangt” van God, net
zoals Jezus zichzelf geheel ontvangt
van de Vader [7]. Dit is de geheime
bron van de liefde van de heiligen.
Dit is wat hen in staat stelt te leven
op een manier die voor een louter
menselijke blik onmogelijk of
ondraaglijk lijkt. Ondanks hun
dagelijkse strijd en het besef van hun
beperkingen en zwakheden, gaan ze
moedig voorwaarts, hun ziel
“ondergedompeld in God,
vergoddelijkt”. In hen wordt
zichtbaar wat een gedoopte werkelijk
is: «De gedoopte is als een dorstige
reiziger die zijn mond opent voor de
wateren van de bron»[8].

Aan zijn leerlingen, die Hem
verbaasd aankeken, zei Jezus: «Ik
heb een spijs te eten die gij niet
kent.» (Joh 4,32) Zijn leven, zijn



glorie, is het volbrengen van de wil
van de Vader—meer heeft Hij niet
nodig (vgl. Joh 4,33-34). Enkele
momenten eerder had Hij bij de put
tegen de Samaritaanse vrouw
gezegd: «Als ge enig begrip had van
de gave Gods en wist wie het is, die u
zegt: Geef Mij te drinken, zoudt ge
het aan Hem hebben gevraagd en Hij
zou u levend water hebben
gegeven.» (Joh 4,10) Deze woorden
fluistert de Heer ook in het oor van
ieder van ons. Als je de gave van God
kende, als je besefte wat Ik je wil
geven... Dan zou het niet Ik zijn die
jou om een slokje water vroeg, niet Ik
die jou vroeg om je tijd, je kracht, je
geduld, je strijd... Nee, dan zou jij het
zijn die Mij zou vragen: Heer, wat
hebt U nodig? Je zou niet langer
afwegen of berekenen wat je aan
God geeft, omdat je zou begrijpen dat
Hij het is die Zichzelf aan jou geeft—
elke keer dat je Hem iets geeft, al is
het maar een klein muntstuk, al is
het maar een glas water... Elke keer



is het “de gehele éne God”[9] die
Zichzelf aan jou schenkt.

Misschien begrijpen we nu beter
waarom heiligheid onlosmakelijk
verbonden is met overgave en
verzaking: omdat er in ons
weerstand leeft. De wereld is
gewond, relaties zijn gewond—
omdat onze harten gewond zijn…
Toch verliest dit verzet – ook al is het
reëel- geleidelijk aan kracht
naarmate we dieper met God
verenigd raken. De inspanning om
onszelf steeds opnieuw te geven
verdwijnt niet, maar versmelt met
het geschenk dat we van onszelf
maken, met de oneindige liefde die
ons omarmt. Mannen en vrouwen
van God leven in een “paradoxaal
samengaan van zaligheid en
lijden”[10], zoals Jezus op het Kruis.
Ze ervaren met diepe zekerheid dat
ze altijd meer ontvangen dan ze
geven: “Hun ziel voelt en weet, dat
God haar met verliefde blik beziet,



elk uur van de dag.”[11] Net als de
heilige Maria weten ze dat God grote
dingen in hen doet (vgl. Lc 1,49); dat
in hen Degene liefheeft die altijd als
eerste liefhad—Hij, de bron van alle
liefde.

Heiligheid bestaat daarom
uiteindelijk uit het binnengaan en
blijven in die “drievoudige stroom
van liefde” [12] die zijn oorsprong
heeft in de Vader en die tot ons komt
door Jezus, de geliefde, de eerste
geliefde: “Zoals de Vader Mij
liefgehad heeft, zo heb ook Ik u
liefgehad. Blijft in mijn liefde”. (Joh
15,9). En die liefde van de Vader en
van Jezus waarin we willen blijven,
is de Heilige Geest: daarom noemen
we Hem de heiligmaker [13] en gever
van leven [14]. “En de heiligen van
God? O, elk van de heiligen is een
meesterwerk van de genade van de
Heilige Geest!" [15].

Strijd, nabijheid, missie



Deze enkele regels schetsen de
hoofdlijnen van de serie die hier
begint. De verschillende
hoofdstukken belichten telkens een
ander perspectief op de weg naar
heiligheid—de weg waarop God ons
allen roept, ieder op zijn eigen
manier: “Rechts, links, zigzaggend, te
voet, te paard”[16]… De hoofdlijnen
van de serie worden samengevat in
drie woorden, die ook de hoofdlijnen
van het Onze Vader bepalen: strijd,
nabijheid, missie. Hoewel deze drie
thema’s voortdurend door de serie
heen lopen—want ze zijn altijd
aanwezig op de weg naar God—is het
de moeite waard stil te staan bij de
reden van deze volgorde. Vooral
wanneer we beseffen dat het
fundament van deze weg niets
anders is dan de liefde die Hij voor
ons heeft. 

Het is niet nodig te benadrukken hoe
naïef het zou zijn te denken dat we
vanuit God kunnen leven zonder



weerstand te ondervinden—zowel in
onszelf als om ons heen. Ook al is
strijd niet de drijvende kracht achter
de weg naar heiligheid, en vaak ook
niet het startpunt ervan, toch duurt
het nooit lang voordat we ermee
geconfronteerd worden: «Mijn zoon,
wanneer gij de Heer gaat dienen,
bereid u dan voor op beproevingen.
Laat uw hart de juiste weg inslaan en
laat het sterk zijn, en wind u niet op
als de tegenspoed komt.» (Sir 2,1-2).
Beproeving, verleiding, strijd... zijn
onvermijdelijk in een wereld die
gewond is door de zonde. «Het Rijk
der hemelen breekt zich met geweld
baan en geweldenaars maken het
buit.» (Mt 11,12). Wanneer we onze
reflectie vanuit dit perspectief
beginnen, vermijden we een al te
naïeve, idyllische kijk op de weg naar
de hemel. Maar het zou evenzeer
naïef en oppervlakkig zijn te denken
dat heiligheid voornamelijk uit deze
strijd bestaat. Heiligheid bestaat uit



leven vanuit God, Hem in mij laten
wonen (vgl. Gal 2,20).

«Wij moeten ervan overtuigd raken
dat God voortdurend dicht bij ons is.
(…) En Hij is er als een liefhebbende
Vader die ons helpt, ons inspireert,
zegent… en vergeeft, want Hij houdt
van ieder van ons meer dan alle
moeders ter wereld hun kinderen
kunnen liefhebben.»[17]. Deze
nabijheid—het besef dat we in het
gebed altijd gehoord worden—
openbaart God ons ook door onze
broeders en zusters in het geloof: in
vriendschap, geestelijke begeleiding,
de sacramenten… Een christen weet
dat hij altijd van nabij begeleid
wordt, zowel door God als door zijn
broeders en zusters. Hij weet dat hij
altijd thuis is. En juist deze ervaring
brengt hem ertoe om op zijn beurt
anderen nabij te zijn, om hen de
warmte van een thuis te geven die hij
zelf voortdurend ontvangt. Zo
beleefde de zalige Guadalupe het, net



als zovelen anderen: “De zekerheid
die ze had van Gods nabijheid, van
zijn liefde voor haar, vervulde haar
met eenvoud en sereniteit en maakte
haar onbevreesd voor haar fouten en
gebreken, en ze ging altijd
voorwaarts op zoek om God en
anderen in alles lief te hebben” [18].

De weg naar heiligheid is daarom
geen eenzame weg, noch een
individualistisch verlossingsproject.
Alles in het leven van een christen is
met elkaar verbonden, als familie. De
Heer, onze broers en zussen, onze
kinderen, onze ouders, onze
vrienden, onze collega’s... zij zijn de
reden van onze inspanningen, van
onze overwinningen. Zonder hen
zouden we misschien ophouden met
vechten, zouden we misschien
opgeven… Maar we weten dat, net
zoals wij op hun steun kunnen
rekenen, zij op ons rekenen. Kortom,
zij hebben ons nodig: «Ik ben een
zending op deze aarde en daarom



bevind ik mij in deze wereld. Men
moet erkennen dat men
gebrandmerkt is door deze zending
om te verlichten, zegenen,
verlevendigen, opbeuren, genezen,
bevrijden.»[19]. Zo hebben de
heiligen geleefd: van God en voor
God; van anderen en voor anderen.

* * *

Wanneer de heilige Jozefmaria
nadacht over de bestemming van
onze reis, stelde hij zich het moment
voor waarop “alle grootheid van God,
alle wijsheid van God, alle
schoonheid van God, alle vibratie,
alle kleur, alle harmonie” in “dat
kleine aarden vat dat ieder van ons
is” zou worden gegoten. [20] En hij
zou opzij gaan en zich zijn kinderen
nog hoger in de hemel voorstellen:
“Ik heb een zwakheid, en dat is dat ik
heel veel van jullie hou. Ik denk dat
mijn hemel eruit zal bestaan dat ik
door een deurtje sluip en me in een



hoekje plaats, terwijl ik naar de
Allerheiligste Drie-eenheid kijk en
ervan houd. En van daaruit, aan het
zicht onttrokken, naar mijn dochters
en zonen in het paradijs zou kijken,
heel hoog, heel dicht bij God.” [21]

[1]. A. Luciani (Zalige Johannes
Paulus I), «In occasione del restauro
dell’organo della chiesa di Canale
d’Agordo», in Opera Omnia, Vol. 9,
EMP, Padua 1989, p. 457.

[2]. Heilige Jozefmaria, notities van
en familiale bijeenkomst, 7-VI-1975,
geciteerd in S. Bernal, Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei; Rialp, Madrid 1980, 6ª
ed., p. 174. Cfr. ook bijvoorbeld De
Weg, nrs. 218, 255, 399, 737; De Voor,
nr. 817; De Smidse nrs. 777, 818.



[3]. Dit is een van de hoofdlijnen van
het Evangelie van Johannes.. Cfr.
bijvoorbeld de dialoog met de
Samaritaanse vrouw (Jn 4,10-14) en
met Martha (Jn 11,25-27); cfr. ook Jn
5,39-40; 7,37-39; 10,10.

[4]. H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 214.

[5]. Ibidem, nr. 301.

[6]. Benedictus XVI, Audiëntie, 15-
II-2006.

[7]. Cfr. Lc 10,22; Jn 5,26; 17,24; Sal
2,7.

[8]. Vrienden van God, nr. 310.

[9]. Vrienden van God, nr. 111.

[10]. Heilige Johannes Paulus II,
Apostolische Brief Novo millennio
ineunte (6-I-2001), nr. 27.

[11]. Vrienden van God, nr. 307.



[12]. H. Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 85.

[13]. Cfr. Katechismus van de
Katholieke Kerk, nr. 739.

[14]. Cfr. Romeins Missaal, Credo van
Nicea-Constantinopel; Katechismus,
nr. 202.

[15]. Heilige Johannes XXIII,
Toespraak, 5-VI-1960.

[16]. Heilige Jozefmaria, geciteerd in
A. Sastre, Tiempo de caminar, Rialp,
Madrid 1989, p. 252.

[17]. De Weg, nr. 267.

[18]. F. Ocáriz, «Guadalupe: un
camino al cielo en la vida cotidiana»,
ABC, 13-V-2019.

[19]. Franciscus, Evangelii gaudium,
nr. 273.

[20]. Heilige Jozefmaria, notities van
een familiale bijeenkomst, 20-X-1968,



geciteerd in A. Sastre, Tiempo de
caminar, p. 625.

[21]. Heilige Jozefmaria, notities van
en familiale bijeenkomst, 5-IV-1970,
geciteerd in ibidem.

Carlos Ayxelà

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/strijd-nabijheid-missie-1-kies-

het-leven/ (10-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-1-kies-het-leven/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-1-kies-het-leven/
https://opusdei.org/nl-be/article/strijd-nabijheid-missie-1-kies-het-leven/

	Strijd, nabijheid, missie (1): Kies het Leven

