opusdei.org

Stichter Opus Dei,
burgeroorlog en
vergeving

In maart ging in Spanje een film
in premiére met de heilige
Jozefmaria Escriva als een van
de hoofdpersonen. ZENIT sprak
met Roland Joffé ('The Mission/,
'The Killing Fields'), de
regisseur van de film 'There Be
Dragons'.

15-4-2011

De film speelt zich af tijdens de
Spaanse Burgeroorlog en gaat over



thema’s als heiligheid en verraad,
liefde en haat, vergeving en geweld,
en het zoeken naar de zin van het
alledaagse leven. ZENIT interviewde
Joffé aan het begin van dit jaar — 75
jaar na het uitbreken van de Spaanse
Burgeroorlog — over de geschiedenis
achter deze film en over de
hoogtepunten die het publiek kan
verwachten.

ZENIT: Waar verwijst de titel There
Be Dragons naar?

Joffé: Middeleeuwse plattegronden
gaven aan onbekend gebied het label
“Hic sunt dragones” — “hier zijn
draken.” Omdat ik niet echt wist wat
me te wachten stond toen ik met het
onderzoeken en schrijven van het
script begon en ook niet hoe het zou
eindigen, leek There Be Dragons een
geschikte titel. Ik week wat van mijn
plattegrond af in onbekend gebied,
en raakte verzeild in thema’s als wat
heiligheid wel mocht inhouden,



religie, twintigste eeuwse politiek en
in het verleden van een ander land.

Ik werd getroffen door het statement
van Jozefmaria dat God in “het leven
van elke dag ” gevonden kan worden
en dat het alledaagse leven in zijn
geval de Spaanse Burgeroorlog was.
Ik vroeg me af hoe men het
goddelijke in oorlog kan vinden.
Maar realiseerde me dat eenzelfde
vraag gesteld kan worden met
betrekking tot alle fundamentele
uitdagingen in het leven en hoe we
daarmee omgaan. ‘Hoe we op haat
en verachting reageren, of op de
wens om ons te wreken en uit
rechtvaardigheid’ — al die dilemma’s
worden in oorlogstijd op de spits
gedreven.

Die dilemma’s zijn, in zekere zin, de
“draken” van de film — keerpunten in
ons leven waarbij we geconfronteerd
worden met fundamentele keuzes,
keuzes die onze toekomst bepalen.



There Be Dragons gaat over zeer
verschillende keuzes die mensen
maken op die keerpunten —
bekoringen, als je ze zo wilt noemen
— en hoe moeilijk en toch ook hoe
nodig het is om uit cycli van haat,
wrok en geweld te treden.

ZENIT: De film speelt zich af in de
context van de Spaanse
Burgeroorlog. Deze is in zekere zin
het paradigma voor geweld dat tot
meer geweld leidt en zinloos
geweld. Wanneer je
geconfronteerd wordt met een
scenario als dit - een scenario van
broedermoord - is er dan nog
ruimte voor hoop?

Joffé: Ja—maar het is extreem
moeilijk. Zo vele verschrikkelijke,
afschuwelijke daden die mensen
onderling begaan, lijken
onvergeeflijk, lijken daden waarvoor
geen Verlossing mogelijk is,



schijnbaar onmogelijk om bovenuit
te stijgen.

Maar vergeving is mogelijk! Cycli van
geweld kunnen een halt toegeroepen
worden, zoals president Mandela in
Zuid-Afrika heeft laten zien.
Vergeving is mogelijk geweest voor
vele heroische mensen in Rwanda en
is door vele moedige Palestijnen en
Israeliérs geschonken en aanvaard.

Zo was Jozefmaria ervan overtuigd
dat gewone mensen heel goed in
staat zijn om heilig te zijn — en ik
denk dat hij daarmee dit soort van
heldhaftige vergiffenis bedoelt.

De onuitputtelijke mogelijkheid om
te vergeven is het die ruimte voor
hoop geeft. Maar de prijs is hoog; Het
impliceert een diep besef van wat het
is om volledig mens te zijn, een diep
gevoel voor mededogen — en een
sterke, individuele, en ja, heldhaftige
vastberadenheid om zich niet te
laten beetnemen door heersende



haatgevoelens, maar daar uit alle
macht en vol liefde tegen te strijden.

De film speelt zich grotendeels af in
de Spaanse Burgeroorlog, maar het
gaat heen en weer tussen die
achtergrond en 1982. Vele generaties
zijn bij dit verhaal betrokken: Het
verleden werpt een schaduw over
het heden. Robert is degene die de
twee met elkaar in verband brengt.
Robert is een journalist die gevraagd
wordt een verhaal te schrijven over
Jozefmaria Escriva wanneer deze
Zalig verklaard wordt. Hij komt
erachter dat zijn vader, Manolo, een
jeugdvriend van Jozefmaria was en
dat hij met hem op het seminarie zat
—en hoewel de levens van hem en
zijn vader totaal verschillende wegen
insloegen, en Robert en Manolo van
elkaar vervreemd zijn, brengt de film
hen samen op het moment waarop
de verschrikkelijke waarheid over
het verleden wordt onthuld.



Het gaat dus ook om de vader — zoon
relatie en de waarheid die onder
ogen gezien moet worden om wat
tussen hen ligt te kunnen
overbruggen.

Het is zeer zeker een film over liefde,
over de kracht van zijn aanwezigheid
en de kille en beangstigende wereld
waarin we leven wanneer die liefde
afwezig is.

Burgeroorlogen zijn het
afschuwelijkst omdat ze een gevecht
van broers tegen broers zijn, van
families tegen families. Aan het
einde van de Spaanse Burgeroorlog
waren een half miljoen mensen
omgekomen.

Een burgeroorlog is een krachtige
metafoor voor een familie. Net als in
burgeroorlogen kiezen familieleden
de kant van de een of de ander en
vallen families uit elkaar; oude
wrokgevoelens worden bronnen van
haat. We vergeven onze tante niet



om wat ze ooit eens gedaan heeft, we
spreken niet meer met onze vader
omdat hij onze moeder in de steek
heeft gelaten, we spreken niet met
onze moeder omdat ze er met een
andere man vandoor gegaan is, of we
spreken niet meer met onze zoon
omdat hij een ander beroep koos dan
we gehoopt hadden. Dit zijn de
burgeroorlogen van ons dagelijks
leven. There Be Dragons gaat over
beide soorten burgeroorlog.

Het komt er in wezen op neer dat we
allemaal moeten kiezen tussen het
vasthouden aan onze wrok of een
weg vinden om over deze wrok heen
te stappen. Het leven kan gezien
worden als onrechtvaardig,
verachtelijk en vol pijn of als
kansrijk, vol mogelijkheden om die
draken te veroveren met het vurige
verlangen om haat te vervangen
door liefde en verbinding-
verbondenheid. Vele mensen hebben
het in zich om die heldhaftige keuze



te maken. Ze realiseren zich dat ze
wel of niet de keuze kunnen maken
om vrij te zijn. Hun karakter is sterk
genoeg om te begrijpen dat haat een
gevangenis is. lemand die haat kan
niet vrij zijn. Hebben we hier niet
genoeg voorbeelden van gezien sinds
de Eerste Wereldoorlog? Aan de
andere kant kan de onpartijdige
toeschouwer het in de mens ervaren
wanneer deze ervoor kiest om lief te
hebben - en daarmee het gevoel van
vrijheid, mededogen en een
edelmoedig geven.

Uiteindelijk hebben we allemaal met
deze keuze te maken. Zelfs Robert, de
agnost en materialist, wordt
gevraagd om tussen liefde en haat te
kiezen — om in zeKker zin de wereld
te bevechten met liefde of, zoals
Aline het zegt, “om God met liefde te
bevechten.”

Dit is het dus wat deze film voor mij
betekent. Vergeving maakt open wat



bevroren was. Het raakt het diep
menselijke in degene die vergeven
wordt wanneer het al het diep
menselijke raakt in degene die
vergeeft.

Liefde komt niet en kan niet altijd
gemakkelijk opkomen. Het kan niet
met een soort van superioriteit naar
voren komen; het kan alleen
opkomen vanuit de nederigheid en
een gedeelde menselijkheid. En toch
heeft het een krachtige schoonheid.
De liefde zegt: “Ja, stap uit jezelf. Je
denkt dat je niet kunt vergeven?”
Nou, je zult het niet eerder weten
dan wanneer je het gedaan hebt.

En hoe vergeef je? Je vergeeft door
meelevend te zijn. Je vergeeft door in
de schoenen van die andere persoon
te gaan staan. Door kwalijke
gevoelens achterwege te laten, door
niet te zeggen, “Ik ben beter dan die
persoon, ik zou dat nooit kunnen
doen,” maar door naar die persoon te



kijken en te zeggen “Ik had het zelf
kunnen zijn.”

Dus ja, er is ruimte voor hoop — zelfs
in de meest pijnlijke, tragische en
afschuwelijke omstandigheden waar
hoop onmogelijk lijjkt.

ZENIT: Richt deze film zich tot
gelovigen of ongelovigen?

Joffé: There Be Dragons neemt het
geloof serieus. Het neemt de
heiligheid serieus. Maar zijn
aantrekkingskracht gaat ver boven
een religieus publiek uit. De vraag
vooronderstelt een scheiding die in
werkelijkheid niet bestaat. We leven
allemaal in een verontruste wereld;
we hebben allemaal te maken met de
vreugde en pijn van het leven van
elke dag en alhoewel we
verschillende interpretaties mogen
hebben van hoe we deze
werkelijkheid ervaren, wonen we
uiteindelijk allemaal in dezelfde
verscheurde wereld vol problemen.



Dit is een wereld over gelovigen en
ongelovigen. Ik was diep geroerd
door het besef en de overtuiging van
Jozefmaria dat we allemaal
potentiéle heiligen zijn, door zijn
geloof dat een ieder uiteindelijk in
staat is om zijn eigen draken te
verslaan. Ik hoop dat de mensen die
naar deze film gaan, er hun eigen
strijd in herkennen met hun eigen
draken, en erkennen dat er geen
heilige ooit heilig is geworden zonder
strijd.

De film gaat ook over vele vormen
van liefde. De liefde van Ildiko voor
Oriol is een bijzonder soort liefde.
Haar liefde om de wereld te
verbeteren is een ander soort liefde.
De liefde van Manolo voor Ildiko is
weer een ander soort liefde, ook al
gaat die gepaard met jaloezie en
wrok. De liefde waar Manolo naar
hunkert en die hij uiteindelijk
ervaart, is weer een ander heel
bijzonder soort liefde. Deze



verschillende vormen van liefde
komen allemaal samen als in een
spinnenweb van individuele draden,
en elke draad lijkt een draad apart,
maar dan laat de verwezenlijking
zien dat ze allemaal deel uitmaken
van een geheel, verbonden met
hetzelfde ding en naar hetzelfde punt
verwijzend, naar hetzelfde centrum.

Uiteindelijk komen al deze
verschillende soorten liefde die elk
zo verschillend lijken samen op een
fundamenteel punt: “Is deze liefde
groter dan mijn eigenliefde?” Dat is
een diepe vraag. En veel politiek van
begin twintigste eeuw hield zich
hiermee bezig.

Het brengt echter nog een andere
vraag naar voren die nog
ingewikkelder is. De vraag namelijk
of deze hartstochtelijke liefde is
gebaseerd op een ideaal, of op een
ver- idealisering, of het enkel maar
een gedragsmodel voor de mens



aanvaardt, en hoe het voorkomt dat
het afglijdt tot dweperij of
bezetenheid. Dit is sinds de
Verlichting een enorm belangrijke
vraag geweest.

Op grond van de liefde voor het
grotere goed zijn vele
verschrikkelijke daden begaan. Ik
denk dat we alleen door begrip te
hebben voor de tragische zwakheid
van alle mensen en alle menselijke
ondernemingen, we in staat zijn om
een weg te vinden naar het begrip en
de diepe empathie, — het een worden
met anderen -, dat de bevrijding
biedt van bezetenheid en van de
cycli van niet goed te maken geweld.

Dit is geen katholieke film, maar wel
een film die over een kernthema van
de Christelijke theologie en van alle
Christelijke kerken gaat, evenals van
vele andere religies. Alle religies
begrijpen dat mensen in hun
onderlinge relaties, goddelijke keuzes



maken — keuzes die anderen en de
wereld rondom hen diep raken. Deze
onderlinge verbanden zijn de basis
van liefde — wat we voor of tegen
anderen doen, treft onszelf en hen
omdat we allemaal met elkaar
verbonden zijn.

ZENIT: In hoeverre is het karakter
van Jozefmaria Escriva, die nu een
heilige is in de Katholieke Kerk, op
feiten gebaseerd en in hoeverre is

het gebaseerd op fictie?

Joffé: Van alle karakters in de film is
Jozefmaria de enige die
daadwerkelijk heeft bestaan, de
enige over wie volop gegevens en
bewijzen bestaan. Ik denk dat de
manier waarop Jozefmaria wordt
neergezet voor wat betreft zijn
liefdevol optreden, zijn gevoel voor
humor - dat hij zeer zeker had — door
de gebeurtenissen van zijn leven
goed naar voren gebracht wordt en
dat het erg dicht ligt bij wie hij



daadwerkelijk was. Ik wilde vanuit
een eerlijk gezichtspunt zijn karakter
portretteren, en zijn geloof
kritiekloos weergeven, zoals hij het
zelf deed. Ik veronderstel dat het de
gewoonte is om heiligen in vreemde
tegenstelling tot de hoer met het hart
van goud, als mensen met harten van
lood te zien; maar dat is een
gemakzuchtige gewoonte.

Het verhaal van Jozefmaria is dat
van een man die de buitengewone
stap zet om zijn leven te
simplificeren rond een zuivere en
krachtige liefde voor God. Deze liefde
voor God wordt een levensbeginsel
dat hem vorm en een soort eenvoud
en sterkte geeft.

Maar dat maakt hem niet saai of
vlak, omdat deze liefde in de
werkelijke wereld bestond, en de
vrucht van dat bestaan in de
werkelijke, vaak wrede, harde
wereld moest voor ieder eerlijk mens



twijfel zijn: twijfel over God en
twijfel over goedheid. Deze twijfel is
diep, diepgaand vruchtbaar.

Liefde wordt ons niet - als een
conditio sine qua non - met de
paplepel ingegoten. Er moet voor
gestreden worden. Dat is wat wij als
mensen te berde moeten brengen.
We moeten deze liefde diep in
onszelf vinden, de donkere
schoonheid van onze eigen en
andermans breekbaarheid begrijpen.
In een diepere zin betekent dit
volgens mij wat de geschiedenis van
Christus ons laat zien. Als we
gelovigen zijn, dan moeten we deze
liefde nog steeds diep in ons vinden
en het aan God en zijn rijke
schepping aanbieden. Als we geen
gelovigen zijn moeten we het nog
steeds vinden en het aan andere
mensen geven ongeacht politieke
kleur, ras of religie.



ZENIT: Had u voorafgaand al
ideeén over hoe u de Spaanse
Burgeroorlog of enkele van de
karakters zoals die van de heilige
Jozefmaria Escriva zou
weergeven?

Joffé: Ik wist niet veel over
Jozefmaria voordat ik gevraagd werd
een film over dit verhaal te maken.
Wat is gebeurd is dat op een zeker
moment een van de producers van
de film naar Nederland is gekomen
om me ervan te overtuigen de film te
maken. Hiervoor had hij
verscheidene boeken en materiaal
meegenomen waaronder een dvd
van Jozefmaria. We hadden een heel,
heel gezellig en goed diner en toen ik
naar huis liep dacht ik: “TIk wil dit
echt niet doen. Ik heb een ander
project dat ik echt wil doen en dat
zich in India afspeelt en ik heb er
lang voor gewerkt om dat voor
elkaar te krijgen.” Met andere
woorden, ik dacht dat het een erg,



erg mooi aanbod was en dat ik het
etentje werkelijk waardeerde, maar
dat ik nee moest zeggen.

Het was een zomeravond. Ik ging de
tuin in, dronk een glas witte wijn,
plaatste de dvd in de dvd-speler en
zat achter mijn computer om een
brief te typen waarin ik al schreef:
“Geachte X, heel hartelijk bedankt
voor het afleggen van deze hele
afstand, maar ik denk echt dat u
iemand anders moet zoeken.”

Op de achtergrond was de dvd echter
aan het afspelen en ik ving een glimp
Op van een moment, waarop
Jozefmaria een grote groep mensen
toesprak, misschien in Chili, of
Argentinié, ik ben er niet zeker van
waar het was. Een meisje steekt haar
hand op en zegt “Ik heb een vraag.”
En Jozefmaria zegt, “Ja, zeg het
maar.” En zij zegt “Ik zou graag
Christen willen worden.” En hij zegt
“0 ja?” En zij zegt, “Maar mijn ouders



zijn Joods en ze zijn er niet zo blij
mee.” Jozefmaria, zegt daarop
zonder een spier te vertrekken: “O
meisje, nee, nee, je ouders eren is
God zeer, zeer kostbaar. God vraagt
je niet om je ouders te onteren, om je
ouders ongelukkig te maken.
Absoluut niet! Wat je in je hart voelt
is wat je in je hart voelt. Nee, nee,
nee, maak je ouders niet van streek —
laat je ouders zich niet ongelukkig
voelen. Daar is absoluut geen reden
toe.”

Ik keek op dat moment naar de video
en dacht bij mezelf: “Wat een
prachtig moment. Wat een
onverwacht en schitterend moment,
vooral omdat het van een organisatie
is waarvan iedereen denkt dat het
zeker het tegenovergestelde zal
zeggen.”

Ik keek op mijn computer en ik
dacht, “Wacht even.” Ik stopte de dvd
en hield op met het schrijven van de



brief. Ik zette mijn regisseurpet op en
schreef een scéne waarin Jozefmaria
een man ontmoet die op sterven ligt
en die hij nog van vroeger kent; deze
vertelt hem dat hij Joods is en erover
denkt om zich te bekeren.

Ik schreef de hele scene en dacht in
de tussentijd: “Ik wil dit echt in een
film zien. Maar ik ga het nooit in een
film zien tenzij ik deze film maak, of
wel soms? Waar zou het binnen enig
andere film passen?”

In plaats van de eerste brief, schreef
ik nu: “Geachte X, Ik ben werkelijk
geinteresseerd in dit project, maar
alleen als ik de vrijheid krijg om mijn
eigen plannen te volgen en u niet van
mij verwacht dat ik volgens uw
richtlijnen handel en ook alleen als u
aanvaardt dat ik niet erg intelligent
ben en alles zo goed mogelijk doe,
maar ik zal mijn eigen waarheid
moeten volgen. Als dat goed is, zou ik



het fantastisch vinden om dit project
te doen.”

Dat is zo’n beetje wat er gebeurd is.
Ik had geen echte vooropgezette
mening over Jozefmaria. Enige
kennis had ik natuurlijk wel, maar
het meeste wat ik had was dat
moment dat ik ervoer bij de dvd; dat
het was het moment dat mijn
interesse aanwakkerde om er een
film van te maken.

Ik kreeg een verhaal over een man te
lezen en ik realiseerde me dat ik
daadwerkelijk respect voor hem had.
Meer dan hem respecteren, voelde ik
dat hij iets in zich had in zijn strijd
dat alle mensen zou aanspreken op
een bijzonder schitterende manier
en dat is het verhaal dat ik wilde
vertellen en dat is waar de film over
gaat.

De Spaanse Burgeroorlog was
natuurlijk even zo ingewikkeld . Het
zou gemakkelijker zijn geweest om



partij te hebben gekozen, maar dat
zou verraad betekenen aan de
centrale drijfkracht van de manier
waarop ik dit verhaal wilde
vertellen.

Geschiedenis is zoals men weet
opvallend partijdig, geschreven door
de winnaars en herschreven door de
verliezers. Velen zullen
eenvoudigweg het rumoer of de
mythe geloven die ze het
aantrekkelijkst vinden en ik ben er
zeker van dat we slag zullen moeten
leveren tegen enkele meningen die
er zullen zijn over wat het Opus Dei
is of was, over wie Jozefmaria was en
over waar de Spaanse Burgeroorlog
werkelijk over ging.”

Ik wilde laten zien wat er in Spanje
gaande was gedurende de
burgeroorlog zonder partij te kiezen.
Spanje onderging, in een zeer
compacte periode, iets dat Engeland



bijvoorbeeld in honderd jaar
ondergaan en verstouwd had.

De industriéle revolutie, de
klassenstrijd, in Spanje daarbij het
verlies van de monarchie en
economische stabiliteit — in Spanje
waren de zaken grimmiger, meer in
zwart-wit verhouding. Het was in
feite erg gemakkelijk voor de
Spaanse maatschappij om uiteen te
vallen en erg gemakkelijk — wanneer
je aan de tijd denkt — om
uitgesproken en volkomen
tegengestelde ideeén te hebben over
sociale rechtvaardigheid, de rol van
de Kerk en zo voort.

Uiteindelijk, overeenkomstig de
natuur van dergelijke sociale
spanningen, begonnen de meer
extreme gezichtspunten de anderen
uiteen te trekken. Toen het centrum
zwakker werd, werden de twee
tegengestelde polen sterker.



Beide kanten van de Spaanse
Burgeroorlog hadden idealen en een
gevoel van hun eigen waarde. Net als
soortgelijke politieke bewegingen in
de rest van Europa, begonnen de
mensen van beide kanten elkaar te
bestoken.

Maar wat in Europa nationale
scheidingen betekende, zorgde in
Spanje voor broederlijke scheidingen
en liet psychologische littekens
achter die diep en moeilijjk te helen
zijn. Wat in Spanje gebeurde sloeg
diepe wonden, was ingewikkeld en
haalde families op een erg pijnlijke
en aangrijpende manier uiteen.

Broers die verschillende keuzes
maakten, maar betekent dat dan ze
niet langer broers zijn? Als het
betekent dat ze dan geen broers
meer zijn — als we bereid zijn om
onze broers te doden ten bate van
waar we in geloven - zullen we ons



dan niet moeten afvragen wat de
waarde van onze keuzes is?

ZENIT: Heeft het werken aan deze
film u op de een of andere manier
beinvloed in uw persoonlijk leven?

Joffé: Laat ik de vraag op de volgende
manier beantwoorden: Ik ben niet
echt religieus, maar ik was gevraagd
om over een man te schrijven die dat
wel was. Ik moest een stap terug
zetten en zeggen: “Wanneer ik over
Jozefmaria schrijf, dan moet ik
kritiekloos — helemaal, eerlijk en
waarachtig — alles wat Jozefmaria me
vertelt waar hij voor stond, waar zijn
leven over ging, en waar zijn
religieuze ervaring over ging. Ik ben
gaan lezen over religieuze ervaring
zonder vooroordeel, eerlijk, en er
eenvoudigweg eerlijk tegenover
staan.

Ik las veel over religieuze
ervaringen. Ik was geroerd en
verheugd te merken hoe vele



wetenschappers (met name
natuurkundigen) gewend waren God
diep te betrekken in hun leven en ik
was getroffen door het feit dat de
scheiding tussen wetenschap en
geloof, zozeer eigen aan de huidige
denktrant, in feite vals was.

Ik kwam erachter dat de grote
ontdekking van de moderne fysica is
dat ons gevoel voor realiteit
gebaseerd is op modellen die we in
onze hersenen maken, maar dat
daaraan voorafgaand deze vele
modellen zich baseren op de
realiteit.

Velen ervan zijn niet in staat om alles
te verklaren, maar geschikt om
sommige zaken te verklaren; ze
bieden ons een nieuwe manier om te
begrijpen wat in feite realiteit of
realiteiten kunnen zijn; en ze laten
zien dat dit begrip in geen enkel
opzicht God of een spirituele
dimensie uitsluit van het grote



universum dat we bewonen, maar
eerder laten ze de manier zien
waarop de wetenschap ons heeft
leren herdefiniéren en
herinterpreteren wat waarachtig is
en dat dit ons ook daadwerkelijk een
kans biedt om het spirituele te
herinterpreteren en herdefiniéren.

Ik zal waarschijnlijk de komende
jaren niet weten hoe deze ervaring
me geraakt heeft. Ik denk dat zoiets
dieps enige tijd nodig heeft om
zichzelf te laten zien zoals het
werkelijk is.

Ik ervoer iets heel vreemds bij het
filmen van There Be Dragons, en dat
is dat ik het meer dan een eenzame
ervaring die ik dacht dat het zou zijn,
een enorm onderhoudende en
helemaal geen eenzame ervaring
vond.

Het plotseling te kunnen denken,
“Nou, laat ik de eenvoudige
antwoorden even terzijde leggen en



gewoon leven met de vraag,” was
voor mij enorm fascinerend en
zorgde ervoor dat ik me heel, heel
dicht bij dit proces betrokken voelde
en leefde op een manier die ik vooraf
nooit voor mogelijk had gehouden.
En nu weet ik nog niet precies waar
dat toe kan leiden.

Jesus Colina

Zenit.org

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/stichter-opus-dei-
burgeroorlog-en-vergeving/ (26-1-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/stichter-opus-dei-burgeroorlog-en-vergeving/
https://opusdei.org/nl-be/article/stichter-opus-dei-burgeroorlog-en-vergeving/
https://opusdei.org/nl-be/article/stichter-opus-dei-burgeroorlog-en-vergeving/

	Stichter Opus Dei, burgeroorlog en vergeving

