
opusdei.org

Professionele
vorming (III):
Burgers die met
anderen
samenwerken

Met ons werk en de relaties die
er door ontstaan kunnen we de
samenleving in
overeenstemming met de
menselijke waardigheid
opbouwen.

12-7-2024



Het verlangen naar zinvol werk
omvat normaal gesproken het
verlangen om iets waardevols toe te
voegen en bij te dragen aan de
verbetering van de samenleving.
Zoals het oude verhaal gaat, kan
iemand bij het produceren van
bakstenen dit werk zien als het
maken van bakstenen, het bouwen
van een muur of het oprichten van
een kathedraal. Het is ons verlangen
om met ons beroep kathedralen te
bouwen: iets van menselijke waarde
en een teken van Gods aanwezigheid
in de wereld.

Paus Franciscus moedigt ons aan:
"Men moet er altijd aan denken dat
de mens tegelijkertijd ‘in staat is zelf
de verantwoordelijke bewerker van
zijn materiële verbetering, zijn
morele vooruitgang en de volledige
vervulling van zijn geestelijke
bestemming te zijn’. Arbeid zou het
domein moeten zijn voor deze
veelvormige persoonlijke



ontwikkeling, waar veel dimensies
van het leven mee gaan spelen;
creativiteit, planning van de
toekomst, ontwikkeling van
vermogens, beoefening van
waarden, communicatie met
anderen, een houding van
verering."[1]

De situatie in veel landen heeft dit
beeld echter vertroebeld. In sommige
landen zijn de werkomstandigheden
onmenselijk; in andere landen is het
merendeel van de banen nauwelijks
toereikend om te overleven; en in het
Westen hebben snelle veranderingen
en opeenvolgende crises geleid tot
een onzekere situatie die tot een
zekere neerslachtigheid heeft geleid.
Het dominante verhaal of de
persoonlijke ervaring kan werk
reduceren tot een activiteit die we
nodig hebben om te overleven, maar
die ons vaak ongelukkig en
gefrustreerd maakt. Dit treft vooral
jonge mensen die goed



gekwalificeerd en getalenteerd zijn,
maar die alleen werk kunnen vinden
waarmee ze zichzelf nauwelijks
kunnen onderhouden en het moeilijk
vinden om de toekomst hoopvol
tegemoet te zien. Ze kunnen zelfs
overwegen om naar een ander land
te verhuizen op zoek naar betere
mogelijkheden. En velen gaan
uiteindelijk op zoek naar
bevredigend werk buiten hun
vakgebied.

In een dergelijke context, waarin
velen zich in deze situaties bevinden,
belicht de boodschap van de heilige
Jozefmaria over het heiligen van
werk deze crisis met de hoop van het
evangelie. Zoals Paus Franciscus zei:
"Wie een crisis niet bekijkt in het
licht van het evangelie, doet gewoon
een autopsie op een kadaver. Zij zien
de crisis, maar niet de hoop en het
licht die het evangelie brengt. We
hebben last van crises, niet alleen
omdat we vergeten zijn hoe we ze



moeten zien zoals het evangelie ons
zegt, maar omdat we vergeten zijn
dat het evangelie de eerste is die ons
in een crisis brengt. Als we de moed
en nederigheid kunnen hervinden
om toe te geven dat crisistijd een tijd
van de Geest is, zullen we ons niet
langer overweldigd voelen als we
geconfronteerd worden met
duisternis, zwakheid, kwetsbaarheid,
tegenstrijdigheid en verlies. In plaats
daarvan zullen we erop blijven
vertrouwen dat de dingen op het
punt staan een nieuwe vorm aan te
nemen, wat uitsluitend voortkomt uit
de ervaring van een genade die
verborgen ligt in de duisternis."[2]

Het licht dat het geloof werpt op onze
arbeid benadrukt de oorspronkelijke
waarheid dat de mens in de Tuin van
Eden werd geplaatst ut operaretur,[3]

om samen met God te werken aan
het bouwen van de wereld, bij het
creëren van de menselijke
samenleving en cultuur. Kortom,



werk is iets positiefs en iets goeds,
een kans op persoonlijke en sociale
vervulling, het scharnier van onze
heiligheid en "een band van
vereniging met onze medemensen en
een middel om bij te dragen aan de
vooruitgang van de hele mensheid,
als een bron van middelen voor het
onderhoud van het eigen gezin, als
een mogelijkheid voor persoonlijke
groei."[4]

Hier zullen we ons richten op de
sociale repercussie van werk, dat
zich uitbreidt in concentrische
cirkels vanuit iemands directe
omgeving om de effectieve
transformatie van de wereld te
helpen realiseren.

Liefde voor de wereld

Liefde voor de wereld en het
verlangen om haar te verbeteren en
tot God te brengen is een centraal
aspect van de roeping tot het Werk
en vormt de kern van haar



boodschap. Deze geest brengt ons
ertoe een goddelijke roeping te
vinden in alle omstandigheden van
het gewone leven, zoals de heilige
Jozefmaria benadrukt: "Alleen als we
God liefhebben kunnen we zijn wil
liefhebben en ernaar verlangen aan
de oproep te beantwoorden die Hij in
het dagelijks leven tot ons richt: in
ons beroep, werk, gezin, in de sociale
contacten, bij ons lijden en dat van
anderen, in de vriendschap en in
onze inzet om te doen wat goed en
rechtvaardig is."[5]

We zouden met een blik op de
tragedies, onrechtvaardigheden en
het lijden in de wereld van vandaag,
en de oppervlakkigheid waarmee
zoveel mensen leven, kunnen
denken dat onze huidige wereld niet
"beminnelijk" is, tenminste zolang ze
niet verbetert. En het gevoel niet in
staat te zijn veel bij te dragen aan die
verandering kan ertoe leiden dat we
ons opsluiten in onze eigen kleine



wereld en bijbehorende relaties,
problemen, interesses en projecten.
Daar hebben we tenminste het
gevoel dat we iets positiefs kunnen
doen.

Toch haalt het besef dat God onze
Vader is ons uit onze comfortzone als
we denken aan de belofte van Psalm
2: Ik geef u de volken als erfdeel.[6] Een
zoon ontvangt dit erfdeel met het
verlangen om het vrucht te laten
dragen, vergezeld van een hoopvol
optimisme vanwege het schouwen
van zijn Vaders vertrouwen en met
een levendig
verantwoordelijkheidsgevoel voor
deze wereld die God in onze handen
legt. Niets staat ‘buiten’ het hart van
een kind van God, want het is de
wereld zelf – alles en iedereen – waar
deze erfdeel uit bestaat.

De liefde voor de wereld als
geschenk dat God de Vader ons
toevertrouwt, doet ons beseffen dat



"we een grondige kennis nodig
hebben van de tijd waarin we leven,
van haar dynamiek en
mogelijkheden, en ook van de
beperkingen en
onrechtvaardigheden, soms ernstige,
die haar treffen."[7] Het gaat niet om
een louter intellectueel begrip, maar
om een ontmoeting met specifieke
mensen, met hun dromen en hoop,
hun gevoeligheden, behoeften en
kritiek. Zo wordt kennis omgezet in
empathie, in luisteren, in moeite
doen om verantwoordelijkheid te
nemen voor anderen en zich in te
zetten om hun welzijn te zoeken, in
liefde dat zich laat kennen door
daden. Zoals Benedictus XVI zei in
zijn encycliek Caritas in veritate:
"Van iemand houden betekent zijn
welzijn voor ogen hebben en zich
daar effectief voor inzetten. Naast
het individuele welzijn is er het
welzijn dat verbonden is met de
mensen in de samenleving: het
algemeen welzijn. Dat is het welzijn



van “wij allemaal”, opgebouwd uit
individuen, gezinnen en kleinere
groepen, die zich verenigen tot een
sociale gemeenschap. Het is geen
welzijn dat voor zichzelf wordt
gezocht, maar voor de mensen die
behoren tot de sociale gemeenschap
en alleen daarin werkelijk en
effectief hun welzijn kunnen vinden.
Het algemeen welzijn wensen en zich
daarvoor inzetten is een vereiste van
gerechtigheid en liefde."[8]

Het is uit liefde – voor God, andere
mannen en vrouwen en de wereld –
dat de verheffende en
transformerende kracht van de
arbeid voortkomt, die ons in staat
stelt om samen met anderen bij te
dragen aan de opbouw van het
"welzijn van ons allen" door de
specifieke bijdrage van ons eigen
beroep. De gelijkenis van de
barmhartige Samaritaan staat model
voor compassie met onze
medeburgers. Paus Franciscus zei:



"De parabel van Jezus roept ons op
om onze roeping als burgers van ons
land en van de hele wereld opnieuw
te ontdekken: bouwen aan een
nieuwe sociale band."[9] Maar, zoals
hij verder opmerkt: "Zelfs de
barmhartige Samaritaan had een
herberg nodig voor de ondersteuning
die hij niet persoonlijk kon
bieden."[10] Het is de arbeid, van
onszelf en van anderen, die ons in
staat stelt bij te dragen aan de
oplossing van menselijke noden.

Een manier van in de wereld staan

Een lekenmentaliteit is gebaseerd op
het feit dat werk, sociale en politieke
relaties, vrije tijd, enz. een
ontmoetingsplaats met God zijn en
een taak die toebehoort aan elke
christen. Bovendien is arbeid de
specifieke manier die ieder mens
heeft om "zorg te dragen voor de
erfenis" en mee te werken aan de
opbouw van de maatschappij. Ons



leven zou er heel anders uitzien
zonder boeren, leraren,
vrachtwagenchauffeurs en
ingenieurs. Zoals de heilige
Jozefmaria zei: "Arbeid is het
voertuig waardoor de mens zich
integreert in de samenleving, het
middel waardoor hij deel gaat
uitmaken van het geheel van
menselijke relaties, het instrument
waardoor hij een plaats, een
omgeving krijgt in het menselijk
samenleven. Arbeid en het bestaan
in de wereld zijn twee zijden van
dezelfde medaille; het zijn twee
realiteiten die elkaar opeisen, zodat
het onmogelijk is om het ene los van
het andere te begrijpen."[11]

Die persoonlijke plek waar God op
ieder van ons wacht, is een
bevoorrechte omgeving om onze
vrijheid in te zetten als het vermogen
om met en voor anderen goede
dingen tot stand te brengen, die ook
goed voor onszelf zijn. "Laten we



terugkeren naar het bevorderen van
het goede, voor onszelf en voor de
hele menselijke familie. Op die
manier zullen we samen op weg
gaan naar een echte en integrale
ontwikkeling."[12] In de kapsalon, het
kantoor, de klas, de boomgaard of de
fabriek, is het in het "hier en nu" van
onze arbeid waar de beslissende
vraag rijst: Heer, wat is het goede dat
U van mij verwacht? En juist deze
inspanning om christelijke
volmaaktheid na te streven in je
beroep, om "het goede voorbeeld te
geven, ieder op zijn eigen plaats, is
reeds het zoeken naar het welzijn
van de hele mensheid."[13]

Tegelijkertijd is het gemakkelijk te
beseffen dat het tot stand brengen
van het goede een taak is die het
vermogen van een persoon te boven
gaat. Het is eerder een
gemeenschappelijke taak, een
"gedeelde strijd", zoals de pandemie
ons heeft doen beseffen. Paus



Franciscus zei: "Niemand kan het
leven aan in zijn eentje. We hebben
nood aan een gemeenschap die ons
ondersteunt en helpt, waarin we
elkaar kunnen helpen om vooruit te
blijven kijken. Hoe belangrijk is het
om samen te dromen! In ons eentje
riskeren we luchtspiegelingen te
zien, dingen die er niet zijn. Dromen
daarentegen, die bouwen wij samen.
Laten wij dus dromen, als één enkele
menselijke familie, als medereizigers
uit hetzelfde vlees en bloed, als
kinderen van dezelfde aarde die ons
gemeenschappelijke huis is, ieder
van ons met de rijkdom van zijn of
haar geloof en overtuiging, ieder van
ons met zijn of haar eigen stem,
allemaal broeders en zusters!"[14] En
de ervaring bevestigt dat samen goed
doen de barrière van ideologische
verschillen, verschillende
levensstijlen of het gebrek aan geloof
doorbreekt.



Er zullen altijd instellingen in de
Kerk zijn die zich richten op sociale
bijstand, en wij allen als christenen
zijn geroepen om de barmhartige
Samaritaan te zijn die stopt wanneer
we onze gewonde broeder
tegenkomen. Maar als leken hebben
we de onvervreemdbare opdracht
om aanwezig te zijn op de plaatsen
waar de samenleving is gevormd,
vooral die plaatsen die met ons
beroep te maken hebben. Een
architect kan bijvoorbeeld
demonstreren tegen vervuiling,
stemmen voor een gezinsvriendelijke
partij en als vrijwilliger de daklozen
in zijn stad helpen. Maar als hij of zij
werkt op het gebied van stedenbouw,
is hij of zij onvervangbaar in het
creëren, samen met collega's, van
groenere, intergenerationele,
veiligere omgevingen, met
basisdiensten, gemeenschappelijke
ruimten, enz. op een manier die een
directe invloed heeft op de



luchtkwaliteit, familierelaties en
toegang tot huisvesting.

Met naastenliefde en
rechtvaardigheid

De grootste potentie om de
samenleving te veranderen zit in
deze christelijke manier van leven en
zijn in de wereld, in het
samenwerken en werken voor
anderen. "Het geloof in de gestorven
en verrezen Christus dat op ieder
moment van ons leven aanwezig is,
geeft licht aan ons geweten en spoort
ons aan om bij de vraagstukken en
problemen van de mensheid
betrokken te zijn. De christen is in
deze geschiedenis – die begon met de
schepping van de wereld en zal
eindigen met de voleinding van de
tijd – niet iemand zonder vaderland,
maar een burger van de aardse stad,
met een ziel vol verlangen naar
God."[15]



Als we ons concentreren op de
arbeid, kunnen we ons afvragen
welke kenmerken van de christelijke
levenswijze het meest effectief zijn
voor deze transformatie. Het
antwoord zou een breed scala aan
kwaliteiten zijn, maar twee deugden
springen eruit vanwege hun speciale
waarde: naastenliefde en
rechtvaardigheid, gezien in hun
sociale dimensie. Beide leiden tot een
reeks houdingen die mensen
vandaag erkennen als essentiële
waarden voor het uitvoeren van een
gemeenschappelijke onderneming,
en die de sociale leer van de Kerk
aanmoedigt. Deze leer biedt
richtlijnen die met het licht van de
waarheid van het evangelie de
mogelijke manieren van handelen
verlichten in de meest uiteenlopende
sociale, culturele enz. situaties.

Vriendschap, solidariteit en sociale
participatie leiden bijvoorbeeld tot
"het opbouwen van relaties die



verder gaan dan louter arbeid en die
heilzame relaties versterken."[16] De
heilige Jozefmaria benadrukte in een
brief uit 1939 over de zending van de
christen in het sociale leven het
volgende: "Een christen kan niet
individualistisch zijn. Hij of zij kan
anderen niet negeren, egoïstisch
leven, de wereld de rug toekeren.
Een christen is wezenlijk sociaal: een
verantwoordelijk lid van het
Mystieke Lichaam van Christus."[17]

Het bevorderen van de integrale
menselijke ontwikkeling – van alle
mannen en vrouwen en van de hele
persoon – veronderstelt de
verantwoordelijke vrijheid van de
persoon en van de volkeren,
aangezien geen enkele structuur de
ontwikkeling kan garanderen van
buiten en boven de menselijke
verantwoordelijkheid.[18]

Samenwerking komt voort uit de
overtuiging dat het niet mogelijk is
om de oplossing voor problemen te



vinden vanuit één enkel perspectief,
dat leidt tot proactieve openheid, tot
teamwerk (ook met hen die niet
denken zoals wij), en tot een
oprechte dialoog.

Rechtvaardigheid is de ander geven
wat hem toekomt, wat overeenkomt
met zijn wezen en handelen. Het is
de eerste weg van naastenliefde en
onlosmakelijk daarmee verbonden.
[19] Tegelijkertijd vraagt het om een
hoger perspectief, omdat de
samenleving niet alleen
vooruitgeholpen kan worden door
eerlijke relaties van rechten en
plichten, maar in de eerste plaats
door belangeloze relaties van
barmhartigheid en gemeenschap.[20]

De sociale waarden van
transparantie, eerlijkheid en
verantwoordelijkheid,[21] hoewel ze
op korte termijn nadelen met zich
mee kunnen brengen (de nadelen die
gepaard gaan met het nemen van het



risico om anderen te vertrouwen),
vormen een solide basis voor het
creëren van een omgeving en een
manier van arbeid die vraagt om
gedeelde wederzijdse plichten,
waardoor mensen veel effectiever
worden gemobiliseerd dan door het
louter claimen van rechten.[22]

De mogelijkheden zijn eindeloos,
afhankelijk van de omstandigheden
van elke persoon. Deelname aan
beroepsverenigingen, mentorschap
van jongeren, collaboratieve "open
source" projecten of
alfabetiseringsprogramma's voor
volwassenen, bijvoorbeeld, kunnen
initiatieven zijn die met de hulp van
collega's gepromoot worden.
Prioriteit geven aan het onderzoeken
van verwaarloosde ziekten, pro bono
diensten verlenen voor relevante
doelen, zich inzetten voor een
schoner industrieel proces, het
afwijzen van steekpenningen, het
verbeteren van de



arbeidsomstandigheden... Dit zijn
allemaal initiatieven die kunnen
worden gepromoot binnen het
bedrijf of de instelling waar men
werkt.

De werkomgeving transformeren

Liefde voor de wereld, samen met
het besef van de eigen vrijheid en
verantwoordelijkheid, leiden tot
inzet in en vanuit de eigen
arbeidsplaats bij het streven naar
verbetering van de samenleving.
Arbeid is niet simpelweg een plaats
voor individuele
"zelfverwerkelijking", maar een
platform van waaruit menselijke en
christelijke zorg voor anderen en
voor de sociale omstandigheden die
echte menselijke ontwikkeling
mogelijk maken, in de volle breedte
kan worden getoond.[23]

Arbeid zien als een middel om bij te
dragen aan de vooruitgang van de
mensheid vereist in de eerste plaats



dat we de werkomgeving zelf
menselijker helpen maken. Wanneer
we bijvoorbeeld geconfronteerd
worden met conflictsituaties die zich
op het werk kunnen voordoen, zoals
in elke menselijke relatie, is het van
cruciaal belang dat we ons er niet
door laten domineren of dat we
terechtkomen in wat paus Franciscus
de "logica van het conflict" noemt [24],
die altijd op zoek gaat naar
"schuldigen" om te stigmatiseren en
probeert "de rechtvaardigen te
rechtvaardigen.”[25]

Een menselijkere werkomgeving
vereist ook een voortdurende en
vastberaden inspanning om lief te
hebben, proberen echt belangstelling
te hebben voor elke persoon, voor
hun echte behoeften, omdat we
allemaal arm zijn en gebrek hebben,
"niet alleen in materiële termen,
maar ook in spirituele, emotionele en
morele termen."[26] De persoonlijke
ervaring van Gods liefde, van familie,



van vrienden, maakt dit
gemakkelijker voor ons.

Al het bovenstaande kan op talloze
concrete manieren worden
gerealiseerd: speciale hulp bieden
aan een vrouwelijke collega die een
kind verwacht of aan iemand die
voor een oudere of afhankelijke
persoon zorgt; iemand een plezier
doen zonder er iets voor terug te
verlangen; iemands verjaardag
vieren; kleine meningsverschillen
negeren; loyaal zijn en geen kritiek
leveren.

De werkomgeving menselijker
maken betekent ook problemen
identificeren, ze persoonlijk
aanpakken, proberen "het kwade te
verdrinken in een overvloed aan
goed", de tekortkomingen van
anderen verdoezelen, initiatieven
versterken die de energie opwekken
of ombuigen die nodig is om een
situatie te verbeteren.[27] Op die



manier helpen we de
individualistische en utilitaire kijk op
arbeid, waar werk door kan worden
aangetast, te overwinnen en
ontdekken we, met een door
naastenliefde gezuiverde blik,
"unieke overeenkomsten en concrete
mogelijkheden tot oplossing".[28]

De inspanning die nodig is om deze
visie werkelijkheid te laten worden
kan ontmoedigend lijken, maar onze
hoop wordt gesterkt door de
slotwoorden van de encycliek Caritas
in veritate: "De ontwikkeling heeft
behoefte aan Christenen die de
armen opheffen naar God in het
gebaar van gebed, Christenen die
gedragen worden door het
bewustzijn dat de van waarheid
vervulde liefde, caritas in veritate,
waarvan de echte ontwikkeling
uitgaat, niet ons werk is maar ons
geschonken wordt. Daarom moeten
wij ook in de moeilijkste en meeste
complexe gevallen niet slechts



bewust reageren, maar ons voor alles
beroepen op Zijn liefde. De
ontwikkeling omvat zorg voor het
geestelijk leven, ernstige aandacht
voor ervaringen van
Godsvertrouwen, van geestelijke
broederlijkheid in Christus, van het
zich toevertrouwen aan de
goddelijke Voorzienigheid en
barmhartigheid, van liefde en
vergeving, van zelfverloochening,
van de aanvaarding van de naaste,
van gerechtigheid en vrede. Dat alles
is essentieel om het “hart van steen”
in een “hart van vlees” te veranderen
(Ez. 36, 26), om zo het leven op aarde
“goddelijk” en daarmee
menswaardiger te maken."[29]

[1] Franciscus, Laudato si', nr. 127.
Intern citaat komt uit de encycliek 
Populorum Progressio van Paulus VI,
nr. 274.



[2] Franciscus, Kerstgroet van de
Heilige Vader aan de Romeinse Curie,
21 december 2020, nr. 6.

[3] Gn 2,15.

[4] De heilige Jozefmaria, Brief nr. 14,
15 oktober 1948, nr. 4.

[5] De heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 17.

[6] Vgl. Ps 2,8: Vraag het Mij slechts en
Ik geef volkeren u tot een erfdeel, u tot
een eigen bezit, de aarde tot aan haar
randen.

[7] Fernando Ocáriz, Bericht, 7 juli
2017.

[8] Benedictus XVI, Caritas in veritate,
nr. 7.

[9] Franciscus, Fratelli tutti, nr. 66.

[10] Ibid., nr. 165.



[11] De heilige Jozefmaria, Brief nr. 11,
6 mei 1945, nr. 13.

[12] Franciscus, Fratelli tutti, nr. 113.

[13] De heilige Jozefmara, Brief nr. 3, 9
januari 1932, nr. 4

[14] Franciscus, Fratelli tutti, nr. 8.

[15] De heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 99.

[16] Franciscus, Kerstgroet van de
Heilige Vader aan de Romeinse Curie,
23 december 2021.

[17] De heilige Jozefmaria, Brief nr. 5, 2
oktober 1939, nr. 37.

[18] Cf. Benedictus XVI, Caritas in
veritate, nr. 17.

[19] Cf. Benedictus XVI, Caritas in
veritate, nr. 6.

[20] Ibid.



[21] Cf. Benedictus XVI, Caritas in
veritate, nr. 36.

[22] Ibid., no. 43.

[23] Vgl. de heilige Jozefmaria, 
Gesprekken, nr. 10: "Wij zien in de
arbeid, die edele en scheppende
inspanning van de mens, niet alleen
een van de hoogste menselijke
waarden, een onvervangbaar middel
voor de vooruitgang van de
maatschappij en voor een
rechtvaardiger ordening van de
intermenselijke verhoudingen. Ook
is ze voor ons een teken van Gods
liefde tot zijn schepselen en tevens
een teken van onze liefde tot God en
de naaste. Zo is de arbeid een middel
tot persoonlijke volmaaktheid, een
weg naar heiligheid."

[24] Franciscus, Kerstgroet van de
Heilige Vader aan de Romeinse Curie,
23 december 2021.



[25] Vgl. Franciscus, Apost. Exhort. 
Evangelii gaudium, nr. 226.

[26] Franciscus, Kerstgroet van de
Heilige Vader aan de Romeinse Curie,
23 december 2021.

[27] Vgl. Ana Marta González, "World
and the Human Condition in Saint
Josemaría Escrivá. Christian keys for
a philosophy of the social sciences,"
in Romana nr. 65, juli-december
2017.

[28] Benedictus XVI, Caritas in veritate,
nr. 32.

[29] Ibid.,no. 79.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/professionele-vorming-iii-
burgers-die-met-anderen-

samenwerken/ (21-12-2025)

https://opusdei.org/nl-be/article/professionele-vorming-iii-burgers-die-met-anderen-samenwerken/
https://opusdei.org/nl-be/article/professionele-vorming-iii-burgers-die-met-anderen-samenwerken/
https://opusdei.org/nl-be/article/professionele-vorming-iii-burgers-die-met-anderen-samenwerken/
https://opusdei.org/nl-be/article/professionele-vorming-iii-burgers-die-met-anderen-samenwerken/

	Professionele vorming (III): Burgers die met anderen samenwerken

