
opusdei.org

Paus: opdat wijzelf
instrumenten van
barmhartigheid
worden

Op de Hoogfeest van Christus
Koning sloot paus Franciscus
het Jaar van de Barmhartigheid
af. In zijn homilie vraagt de
paus ons om, vergezeld door
Onze Lieve Vrouw, voort te
gaan op de weg van
barmhartigheid, opdat wijzelf
instrumenten van
barmhartigheid worden.

20-11-2016



Het hoogfeest van onze Heer Jezus
Christus, Koning van het heelal,
bekroont het liturgische jaar en dit
heilig jaar van de Barmhartigheid.
Het evangelie van vandaag laat
inderdaad zien wat het koningschap
van Christus is op het hoogtepunt
van zijn heilswerk. En dat doet het
op een verrassende wijze. “De
gezalfde Gods, de Uitverkorene, de
Koning” (Luc 23: 35,37) verschijnt
zonder macht en zonder glorie. Hij
hangt aan het kruis waar hij eerder
een overwonnene dan een
overwinnaar lijkt te zijn. Zijn
koningschap is paradoxaal. Zijn
troon is het kruis. Zijn kroon is
gemaakt van doornen; hij draagt
geen scepter, maar een rietstengel in
zijn hand. Hij draagt geen kostbaar
gewaad, maar hij is ontdaan van zijn
kleed. Hij heeft geen blinkende
ringen aan zijn vingers, maar zijn
handen zijn doorboord met spijkers.
Hij bezit geen schat, maar hij is
verkocht voor dertig zilveringen.



Inderdaad, het Rijk van Jezus is niet
van deze wereld (vgl. Joh 18:36),
maar, zoals de apostel Paulus ons
zegt in de tweede lezing, vinden wij
verlossing en vergeving (vgl. Kol
1:13-14). Want de grootsheid van zijn
Rijk is niet de macht zoals de wereld
die ziet, maar de liefde van God. Een
liefde die in staat is alle dingen
opnieuw met elkaar te verbinden en
te genezen. Omwille van deze liefde
is Christus neergedaald om deel te
worden van onze menselijke ellende.
Hij heeft onze zwakke menselijke
natuur ten volle doorleefd:
ongerechtigheid, verraad, verlaten
worden, hij ervoer dood, het graf en
hel. Zo ging onze Koning naar het
uiteinde van het universum om zo al
wat er leeft te omhelzen en te
verlossen. Hij heeft niemand
veroordeeld, noch heeft hij iemand
overmeesterd. Nooit heeft hij onze
vrijheid genegeerd. Maar Hij heeft de
weg geplaveid met nederige liefde
die alle schuld wegneemt, die alles



hoopt en die alles verdraagt (vgl. 1
Kor 13:7). Alleen deze liefde heeft
overwonnen en gaat er mee door om
onze ergste tegenstanders te
overwinnen: de zonde, de dood en de
angst.

Vandaag, dierbare broeders en
zusters, verkondigen wij deze unieke
overwinning, waarmee Jezus Koning
der eeuwen is geworden, de Heer
van de geschiedenis. Met enkel de
almacht van de liefde, die het wezen
van God zelf is, enkel met zijn eigen
leven waaraan nooit een eind aan
komt (vgl. 1 Kor 13:8). Met vreugde
delen wij in de schittering van Jezus
als onze Koning, zijn heerschappij
van de liefde verandert de zonde in
genade, de dood in verrijzenis, de
angst in vertrouwen.

Het zou echter weinig voorstellen als
wij Jezus zouden erkennen als
Koning van het heelal, maar wij Hem
niet de Heer van ons leven zouden



maken. Want dan zou het allemaal
leeg zijn, als we Hem niet persoonlijk
aanvaarden en als we niet zijn
koningschap zouden aanvaarden. De
personen uit het Evangelie van
vandaag kunnen ons daarbij helpen.
Naast Jezus is er sprake van drie
figuren: het volk dat toekijkt, de
groep die vlakbij het Kruis staat en
een gekruisigde misdadiger die naast
Jezus hangt.

Maar eerst het volk: het Evangelie
zegt van het volk: “Het volk stond toe
te kijken” (Luc 23:35). Niemand zei
wat, niemand kwam dichterbij. Het
volk hield zich op afstand en keek toe
wat er zich afspeelde. Datzelfde volk
dat zich eerder aan Jezus opdrong,
houdt nu afstand. Door
omstandigheden, of vanwege
onvervulde dromen, komen ook wij
in de verleiding om afstand nemen
van het koningschap van Jezus en
niet de uiterste consequenties
aanvaarden van het aanstootgevende



van zijn nederige liefde. Die liefde
die ons verontrust en waar we ons
ongemakkelijk bij voelen. Wij geven
er de voorkeur aan om van afstand
toe te kijken, om ons afzijdig te
houden in plaats van ons naar Hem
toe te gaan om met Hem te zijn.
Echter een volk dat heilig is, dat
Jezus als Koning erkent, is geroepen
om Zijn leven van concrete liefde na
te volgen. Zij zijn geroepen om zich
elke dag weer af te vragen: “Wat
verlangt de liefde van mij, waar leidt
het mij naartoe? Welk antwoord geef
ik Jezus met mijn leven?”

En dan de tweede groep, met
verscheidene individuen: De leiders
van het volk, de soldaten en een
misdadiger. Allemaal drijven ze de
spot met Hem. Ze provoceren Hem
op dezelfde wijze: “Red dan
jezelf!” (Luc 23:35,37,39). En deze
beproeving is erger dan die van het
volk. Zij beproeven Jezus precies op
zelfde manier als de duivel deed aan



het begin van het Evangelie (vgl. Luc
4:1-13). Ze willen dat hij afstand te
doet van Gods wil en daarvoor in de
plaats te regeren zoals de wereld dat
wil: door van het kruis af te komen
en zijn vijanden te vernietigen! Als
Hij dan echt God is, laat Hij dan zijn
macht, en superioriteit maar tonen!
Deze beproeving is een directe
aanval op de liefde: “Red dan
jezelf!” (vv. 37,39), niet anderen maar
jezelf. Eis de overwinning maar voor
jezelf op, met je eigenmacht met je
eigen glorie, met je eigen
overwinning. En dit is de meest
verschrikkelijke verleiding. De eerste
en de laatste van het Evangelie. En
als Jezus geconfronteerd wordt met
deze aanval op het diepste van zijn
wezen, dan zegt Jezus geen woord,
hij reageert niet. Hij verdedigt
zichzelf niet, Hij probeert hen niet te
overtuigen, Hij verdedigt zijn
koningschap niet. Maar hij
handhaaft zijn liefde: hij vergeeft. Hij
beleeft dit moment van uiterste



beproeving zoals Zijn Vader dat wil.
Er van overtuigd dat de liefde vrucht
zal dragen.

Om het koningschap van Christus te
ontvangen, zijn wij ertoe geroepen
om tegen deze beproeving te vechten
en onze blik op de gekruisigde te
richten, waardoor we Hem steeds
meer trouw zijn. Hoe vaak zoeken
wij niet naar bevredigende
zekerheden die de wereld biedt. Hoe
vaak worden wij niet verleid om van
het kruis af te dalen. De
aantrekkingskracht van de macht en
het succes wordt voorgesteld als een
gemakkelijkere en snellere weg om
het Evangelie te verbreiden, maar we
vergeten dan snel hoe het Rijk Gods
werkt. Dit Jaar van de
Barmhartigheid heeft ons
uitgenodigd om de kern van de
boodschap opnieuw te ontdekken.
Om naar het wezenlijke terug te
keren. Deze tijd van barmhartigheid
roept ons op het ware gelaat van



onze koning, dat met Pasen oplicht,
te aanschouwen. En het jonge en het
mooie aangezicht van de Kerk te
herontdekken, het aangezicht dat
straalt zodra zij gastvrij is, vrij,
trouw, arm in middelen maar rijk
aan liefde en missionair. Wanneer de
barmhartigheid ons naar het hart
van het Evangelie leidt, dan roept ze
ons op afstand te nemen van alle
gewoonten en gebruiken die een
obstakel zijn voor de dienst aan het
rijk Gods. De barmhartigheid spoort
ons aan ons alleen te richten op het
eeuwige en nederige koningschap
van Jezus, ons niet te onderwerpen
aan de wankele koninkrijken en
wijzigende machten van alle tijden.

In het Evangelie verschijnt nog een
personage die zich dichter bij Jezus
bevindt. Hij is een misdadiger die
hem smeekt: “Jezus, vergeet mij niet
wanneer U in uw koninkrijk
komt” (v. 42). Deze persoon keek
naar Jezus, hij geloofde in Zijn



koningschap. Hij heeft zich niet in
zichzelf opgesloten, maar hij heeft
zich – met al zijn fouten, zonden en
moeilijkheden – tot Jezus gewend. Hij
heeft Hem gevraagd om aan hem te
denken en hij heeft de
barmhartigheid van God
ondervonden: “Ik beloof je, vandaag
nog zul je bij Mij zijn in het
paradijs” (v. 43). Zodra we God de
mogelijkheid geven, denkt Hij ons.
Hij is bereid de zonde volledig en
voor altijd teniet te doen, want Hij
brengt het gedane kwaad niet in
herinnering en hij vraagt geen
rekenschap voor het begane onrecht.
God denkt niet aan de zonde. Hij
denkt alleen aan ons, aan ieder van
ons, Zijn geliefde kinderen. En hij
gelooft dat het altijd mogelijk is
opnieuw te beginnen en weer op te
staan.

Vragen wij ook om de gave van deze
open en levende herinnering. Vragen
wij ook om de genade de deuren van



de verzoening en de vergeving nooit
te sluiten. Om daarentegen steeds
maar weer uit te stijgen boven het
kwade en de onenigheid en zo elke
mogelijke weg van de hoop te
openen. Zoals God ongeacht onze
verdienste, grenzeloos in ons gelooft,
zijn wij ertoe geroepen anderen hoop
te bieden en kansen te geven. Want
ook als de heilige deur gesloten
wordt, staat de ware deur van de
barmhartigheid, het hart van
Christus, wagenwijd open. Uit de
geopende zijde van de Verrezene,
stroomt tot aan het einde der tijden
barmhartigheid, troost en hoop.

Vele pelgrims hebben de drempels
van de Heilige Deuren overschreden
en ver weg van het geschreeuw van
het dagelijkse nieuws, hebben zij
geproefd van de oneindige goedheid
van de Heer. En daarvoor danken wij
Hem, nu wij ons herinneren hoe wij
barmhartigheid hebben ontvangen,
opdat wijzelf instrumenten van



barmhartigheid worden. Laten wij
samen voortgaan op deze weg. Moge
Onze Lieve Vrouw ons daarbij
vergezellen. Zij die ook dichtbij het
kruis stond en ons daar baarde als de
tedere moeder van de Kerk, die
ernaar verlangt ons allen onder haar
mantel bijeen te brengen. Onder aan
het kruis zag zij hoe de goede
misdadiger vergeving kreeg en zij de
leerling van Jezus aannam als haar
zoon. Zij is de Moeder van de
Barmhartigheid aan wie wij ons
toevertrouwen. In wat voor situatie
wij ons ook bevinden, hoe we ook
bidden, als wij opkijken naar zijn
barmhartige ogen, dan zullen we een
antwoord vinden.

Vertaling: Wilfred Kemp

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/paus-opdat-wijzelf-

https://opusdei.org/nl-be/article/paus-opdat-wijzelf-instrumenten-van-barmhartigheid-worden/
https://opusdei.org/nl-be/article/paus-opdat-wijzelf-instrumenten-van-barmhartigheid-worden/


instrumenten-van-barmhartigheid-
worden/ (14-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/paus-opdat-wijzelf-instrumenten-van-barmhartigheid-worden/
https://opusdei.org/nl-be/article/paus-opdat-wijzelf-instrumenten-van-barmhartigheid-worden/

	Paus: opdat wijzelf instrumenten van barmhartigheid worden

