
opusdei.org

Paus:
Geweldloosheid –
een stijl van
vredespolitiek

Paus Franciscus verdedigt in
zijn boodschap ter gelegenheid
van de 50ste Wereldvredesdag,
dat geweldloosheid een
belangrijk element kan zijn van
een actieve vredespolitiek en
bij de preventie van conflicten.
Hij bepleit respect voor de
cultuur en de identiteit van de
volkeren, een breuk met het
superioriteitsdenken, respect
voor het internationale recht en
de bestrijding van de illegale
wapenhandel. Ook noemt hij



het huidige klimaat van oorlog
een soort Derde Wereldoorlog
die in stukjes wordt
uitgevochten.

2-1-2017

1. Aan het begin van dit nieuwe jaar
wens ik met heel mijn hart vrede aan
de volkeren en landen van de
wereld, aan staatshoofden en
regeringsleiders, aan
verantwoordelijken van religieuze
gemeenschappen en allen die
verantwoordelijkheid dragen in de
civiele samenleving. Ik wens vrede
toe aan elke man en elke vrouw en
aan elk kind, en bid dat het beeld en
de gelijkenis van God in elke persoon
ons in staat zal stellen elkaar
wederkerig te erkennen als heilige
gaven, bekleed met een onschatbare
waardigheid. Laten we vooral in
conflictsituaties deze “diepste



waardigheid”[1] respecteren en
actieve geweldloosheid tot onze
manier van leven maken.

Dit is de vijftigste boodschap voor de
Wereldvredesdag. In de eerste
Vredesboodschap richtte de zalige
paus Paulus VI zich tot alle volkeren
en niet alleen tot de katholieken met
een zeer duidelijke boodschap.
“Vrede is de enige en ware weg tot
menselijke vooruitgang – en niet de
spanningen veroorzaakt door
eerzuchtige nationalismen, noch de
gewelddadige veroveringen, noch de
onderdrukkingen die een valse
maatschappelijke orde meebrengen”.
[2] Hij waarschuwde voor “het
gevaar te denken, dat de
internationale controverses niet
kunnen worden opgelost met behulp
van de rede, dus van
onderhandelingen die steunen op
recht, rechtvaardigheid en
billijkheid, maar enkel met behulp
van afschrikwekkend en moorddadig



geweld.” In plaats daarvan roemde
hij, met de woorden uit de encycliek 
Pacem in Terris van zijn voorganger
de heilige Johannes XXIII, “de zin en
liefde voor de vrede die steunt op
waarheid, rechtvaardigheid, vrijheid
en liefde”.[3] In de tussenliggende
vijftig jaar hebben deze woorden
niets aan betekenis of urgentie
ingeboet.

Bij deze gelegenheid zou ik graag
willen stilstaan bij geweldloosheid
als een stijl van vredespolitiek. Ik
vraag God ons allen te helpen om in
onze meest persoonlijke gedachten
en waarden geweldloosheid te
cultiveren. Mogen het de liefde en de
geweldloosheid zijn die bepalen hoe
we met elkaar omgaan als
individuen, binnen de samenleving
en op het internationale vlak.
Wanneer slachtoffers van geweld de
verleiding weten te weerstaan om
wraak te nemen, worden zij de meest
geloofwaardige drijvende krachten



van geweldloos werken aan vrede.
Moge geweldloosheid, zowel op het
meest lokale en gewone niveau als
binnen de internationale orde, het
kenmerk worden van onze
beslissingen, onze relaties en onze
acties, ja van het politieke leven in al
zijn vormen.

Een gebroken wereld

2. Terwijl de vorige eeuw de
verwoesting liet zien van twee
moorddadige wereldoorlogen, de
dreiging van een atoomoorlog en een
groot aantal andere conflicten, zijn
we momenteel triest genoeg in de
greep van een afschuwelijke
wereldoorlog die in stukjes en
beetjes wordt uitgevochten. Het is
niet eenvoudig te bepalen of onze
wereld op dit moment meer of juist
minder gewelddadig is dan in het
verleden, of te weten of moderne
communicatiemiddelen en grotere
mobiliteit ons sterker bewust hebben



gemaakt van geweld, of dat we er
steeds meer gewend aan zijn geraakt.

Hoe dan ook, we weten dat dit
geweld dat in stukjes en beetjes
plaatsvindt, op verschillende
manieren en niveaus, enorm veel
lijden veroorzaakt: oorlogen in
verschillende landen en
werelddelen; terrorisme,
georganiseerde misdaad en
onverwachte gewelddadige acties;
het misbruik dat migranten en
slachtoffers van mensenhandel
ondergaan; de verwoesting van het
milieu. Waarheen leidt dit alles? Kan
geweld enig doel met blijvende
waarde tot stand brengen? Of leidt
het altijd weer tot vergelding en een
spiraal van dodelijke conflicten
waarvan enkel een handjevol
“oorlogsheren” profiteren?

Geweld is niet de oplossing voor onze
gebroken wereld. Geweld
beantwoorden met geweld leidt in



het beste geval tot gedwongen
migraties en enorm lijden, omdat
kolossale hoeveelheden middelen
worden ingezet voor militaire
doeleinden en niet ten goede komen
aan de dagelijkse noden van jonge
mensen, families in moeilijkheden,
de ouderen, de zieken, de grote
meerderheid van mensen in onze
wereld. In het ergste geval kan het
leiden tot de dood, zowel lichamelijk
als geestelijk, van veel mensen, zo
niet van alle mensen.

Het Goede Nieuws

3. Jezus zelf leefde in een
gewelddadige tijd. Desondanks
leerde hij dat het menselijke hart het
echte slagveld is waar geweld en
vrede elkaar tegenkomen: want “uit
het binnenste, uit het hart van de
mensen, komen boze
gedachten” (Mc. 7, 21). Maar de
boodschap van Christus biedt op dit
punt een radicaal positieve



benadering. Onvermoeibaar
verkondigde hij Gods
onvoorwaardelijke liefde, die
uitnodigend en vergevingsgezind is.
Hij leerde zijn leerlingen om
vijanden lief te hebben[4] en de
andere wang aan te bieden.[5] Toen
hij degenen die de vrouw hadden
betrapt op overspel ervan weerhield
haar te stenigen[6], en toen hij de
nacht voor zijn dood aan Petrus de
opdracht gaf zijn zwaard terug in de
schede te steken[7], toonde Jezus de
weg van de geweldloosheid. Hij ging
die weg tot het uiterste, tot het kruis.
Hij werd zo onze vrede en maakte
een eind aan de vijandschap.[8] Wie
het Goede Nieuws van Jezus
aanvaardt, is in staat om het geweld
in zichzelf te erkennen en om
geheeld te worden door Gods
genade. Op zijn beurt wordt zo
iemand een instrument van
verzoening. Om de woorden aan te
halen van de heilige Franciscus van
Assisi: “Wanneer jullie vrede



verkondigen met woorden, zorg er
dan voor dat er een nog grotere
vrede heerst in jullie harten”.[9]

Wanneer men vandaag de dag
werkelijk volgeling van Jezus wil
zijn, betekent dat ook van harte zijn
leer over geweldloosheid te
aanvaarden. Zoals mijn voorganger
Benedictus XVI opmerkte is die leer
“realistisch, omdat ze rekening houdt
met het feit dat er in de wereld teveel
geweld, teveel ongerechtigheid is, en
men deze situatie niet kan
overwinnen tenzij door er een nog
grotere liefde, een nog sterkere
goedheid tegenover te plaatsen. Dit
‘grotere’ komt van God”.[10] Hij legt
er vervolgens de nadruk op “dat de
geweldloosheid voor de christenen
geen louter tactisch gedrag is, maar
een manier van zijn van de persoon,
de houding van iemand die zozeer
overtuigd is van de liefde van God en
van zijn kracht, dat hij of zij niet bang
is het kwaad te bestrijden met geen



andere wapens dan die van de liefde
en van de waarheid. De liefde voor
de vijand vormt de kern van de
‘christelijke revolutie’”.[11] De
evangelische opdracht om je vijanden
lief te hebben[12] “wordt terecht
beschouwd als de Magna Charta van
de christelijke geweldloosheid, die er
niet in bestaat dat men zich
overgeeft aan het kwade..., maar in
het beantwoorden van het kwade
door het goede[13], om zo de keten
van de ongerechtigheid te
doorbreken.”[14]

4. Geweldloosheid wordt soms
geassocieerd met capituleren, met
gebrek aan betrokkenheid en met
passiviteit, maar dat is het niet. Toen
Moeder Teresa de Nobelprijs voor de
Vrede ontving in 1979, gaf ze in haar
toespraak een duidelijke, eigen
boodschap van actieve
geweldloosheid: “In onze familie
hebben we geen bommen en
geweren nodig, geen vernietiging om



vrede te brengen – kom gewoon bij
elkaar, heb elkaar lief... Dan zijn we
in staat om alle kwaad dat er is in de
wereld te overwinnen”.[15] De macht
van wapens is immers bedrieglijk.
“Terwijl wapenhandelaars hun werk
doen, zijn er eenvoudige
vredestichters die hun leven geven
om iemand te helpen, en nog iemand
en nog iemand en nog iemand”; voor
zulke vredestichters is Moeder
Teresa “een symbool, een icoon voor
deze tijd”.[16] In september
jongstleden viel mij de grote vreugde
te beurt om haar tot heilige uit te
roepen. Ik prees haar bereidheid om
zichzelf beschikbaar te stellen aan
allen “door middel van haar
verwelkoming en verdediging van
het menselijke leven, van het
ongeboren leven en het leven van
hen die zijn verlaten en
gemarginaliseerd... Zij boog haar
hoofd voor hen die terneergeslagen
en aan de kant van de weg waren
achtergelaten om te sterven; ze zag



in hen hun door God gegeven
waardigheid; ze sprak zich uit ten
overstaan van de machtigen van
deze wereld, opdat zij hun schuld
zouden erkennen voor de misdaden
– ja, misdaden! – van armoede die zij
teweeg hebben gebracht”.[17] In
antwoord hierop, maakte zij het tot
haar missie – en zij representeert
duizenden, zelfs miljoenen anderen –
om met een genereuze toewijding de
hand uit te steken naar de lijdenden,
en elk gewond lichaam aan te raken
en te verzorgen, elk gebroken leven
te helen.

De daadkrachtige en consequente
praktijk van geweldloosheid heeft tot
indrukwekkende resultaten geleid.
Wat Mahatma Gandhi en Khan Abdul
Ghaffar Khan hebben bereikt bij de
bevrijding van India, en Martin
Luther King jr. bij zijn strijd tegen
rassendiscriminatie, zal nooit
worden vergeten. Vooral vrouwen
zijn vaak geweldloze leidersfiguren,



zoals bijvoorbeeld Leymah Gbowee
dat was en de duizenden Liberiaanse
vrouwen die bijeenkomsten van
gebed en geweldloos protest (‘pray-
ins’) organiseerden die resulteerden
in vredesbesprekingen op hoog
niveau om de tweede burgeroorlog
in Liberia te beëindigen.

Evenmin kunnen we het
gedenkwaardige decennium
vergeten dat eindigde met de val van
communistische regimes in Europa.
Christelijke gemeenschappen hebben
daaraan een eigen bijdrage geleverd
met hun indringend gebed en
moedige actie. Vooral invloedrijk
waren het geestelijk ambt en de
verkondiging van de heilige
Johannes Paulus II. Terugblikkend op
de gebeurtenissen van 1989 in zijn
encycliek Centesimus Annus (1991),
besteedde mijn voorganger speciaal
aandacht aan het feit dat een
ingrijpende verandering in het leven
van mensen, naties en landen tot



stand was gekomen “door middel
van vreedzaam protest, waarbij
alleen de wapens van waarheid en
gerechtigheid waren gebruikt”.[18]
Deze vreedzame politieke overgang
werd deels mogelijk gemaakt “door
de geweldloze inzet van mensen die,
terwijl zij steeds geweigerd hebben
te wijken voor de macht van het
geweld, iedere keer doeltreffende
vormen hebben weten te vinden om
getuigenis af te leggen van de
waarheid. ” Johannes Paulus II
schreef vervolgens: “Mogen de
mensen leren zonder geweld te
strijden voor de rechtvaardigheid,
niet meegaan in de klassenstrijd bij
binnenlandse tegenstellingen en
afzien van de oorlog bij
internationale tegenstellingen.”[19]

De Kerk heeft zich in veel landen
ingezet voor de verwezenlijking van
geweldloze strategieën ter
bevordering van de vrede. De meest
gewelddadige partijen werden zelfs



betrokken bij het streven om een
rechtvaardige en blijvende vrede tot
stand te brengen. Dit soort
inspanningen ten behoeve van
slachtoffers van onrecht en geweld
zijn niet alleen toe te schrijven aan
de katholieke Kerk, maar zijn ook
eigen aan verschillende religieuze
tradities voor wie “compassie en
geweldloosheid essentiële elementen
zijn die de weg ten leven aanwijzen”.
Ik wil opnieuw met nadruk
bevestigen: “Geen enkele religie is
terroristisch”.[20] Geweld ontwijdt
de naam van God.[21] Laten we nooit
moe worden te herhalen: “De naam
van God kan niet worden gebruikt
om geweld te rechtvaardigen. Slechts
vrede is heilig. Slechts vrede is heilig,
niet de oorlog!”[22]

De wortels van een politiek van
geweldloosheid in het familieleven

5. Als geweld zijn oorsprong heeft in
het menselijke hart, dan is het van



fundamenteel belang dat
geweldloosheid allereerst in praktijk
wordt gebracht binnen families. Dit
maakt deel uit van die vreugde van
de liefde die ik afgelopen maart heb
beschreven in mijn exhortatie 
Amoris Laetitia tot stand gekomen na
twee jaar waarin de Kerk heeft
nagedacht over het huwelijk en de
familie. De familie is de onmisbare
smeltkroes waarin echtgenoten,
ouders en kinderen, broers en
zussen, leren communiceren en
grootmoedige betrokkenheid tonen
voor elkaar, en waar spanningen en
zelfs conflicten niet met geweld
moeten worden opgelost maar door
middel van dialoog, respect, zorg
voor het welzijn van de ander,
barmhartigheid en
vergevingsgezindheid.[23] Vanuit de
familiekring vloeit de vreugde van de
liefde uit naar de wereld en heeft een
uitstraling naar de gehele
samenleving.[24] Een ethiek van
broederschap en vreedzaam



samenleven tussen individuen en
volkeren kan niet gebaseerd zijn op
de logica van angst, geweld en een
gesloten houding, maar op
verantwoordelijkheidsgevoel, respect
en een oprechte dialoog. Daarom
pleit ik ook voor ontwapening en
voor het verbod en de afschaffing
van nucleaire wapens: nucleaire
afschrikking en de dreiging van een
gegarandeerde wederzijdse
vernietiging zijn niet in staat de
grondslag te vormen van dit soort
ethiek.[25] Ik pleit met net zoveel
aandrang voor een eind aan huiselijk
geweld en het misbruik van vrouwen
en kinderen.

Het Jubeljaar van Barmhartigheid
dat ten einde liep in november
moedigde ieder van ons aan om diep
in onszelf te kijken en toe te staan
dat Gods barmhartigheid er
binnentreedt. Het Jubeljaar opende
onze ogen voor de vele, diverse
mensen en sociale groepen die



worden bejegend met
onverschilligheid en slachtoffer zijn
van onrecht en geweld. Ook zij
maken deel uit van onze “familie”;
ook zij zijn onze broeders en zusters.
De weg van geweldloosheid moet
thuis beginnen en zich dan verder
verspreiden over de gehele
mensenfamilie. “De heilige Theresia
van Lisieux nodigt ons uit de kleine
weg van de liefde in de praktijk te
brengen, nooit de kans te missen
voor een vriendelijk woord, een
glimlach of een klein gebaar dat
vrede en vriendschap zaait. Een
integrale ecologie wordt ook
gevormd door eenvoudige dagelijkse
handelingen die breken met de
logica van geweld, uitbuiting en
egoïsme”.[26]

Mijn uitnodiging

6. Werken aan vrede door middel
van actieve geweldloosheid is de
natuurlijke en noodzakelijke



aanvulling voor de ononderbroken
inspanningen van de Kerk om het
gebruik van geweld terug te dringen
door ethische waarden toe te passen.
Dit doet zij door deel te nemen aan
het werk van internationale
instellingen en door de bekwame
bijdrage van zoveel christenen aan
het opstellen van wetgeving op alle
niveaus. Jezus zelf biedt een
“handleiding” voor deze strategie
van werken aan vrede in de
Bergrede. De acht
Zaligsprekingen[27] schetsen het
beeld van een mens die we kunnen
omschrijven als gezegend, goed en
waarachtig. Zalig de zachtmoedigen,
zegt Jezus ons, de barmhartigen en
de vredestichters, de zuiveren van
hart en zij die hongeren en dorsten
naar de gerechtigheid.

Dit is ook een programma en een
uitdaging voor politieke en religieuze
leiders, leiders van internationale
instellingen, en leidinggevenden



binnen het zakenleven en de media
wereldwijd: om de Zaligsprekingen
toe te passen bij het uitoefenen van
hun verantwoordelijkheden. Het is
een uitdaging om de samenleving,
gemeenschappen en bedrijven op te
bouwen door te handelen als
vredestichters. Het betekent
barmhartigheid tonen door te
weigeren mensen af te danken, het
milieu te beschadigen of ten koste
van alles winst te willen opstrijken.
Dit vereist “de bereidheid een
conflict te doorstaan, op te lossen en
om te vormen tot een schakel in een
keten van een nieuw proces”.[28] Zo
te werk gaan betekent kiezen voor
solidariteit als een wijze om
geschiedenis te schrijven en
vriendschap op sociaal vlak tot stand
te brengen. Actieve geweldloosheid is
een manier om te laten zien dat
eenheid waarlijk krachtiger is en
vruchtbaarder dan conflict. Alles in
de wereld is onderling met elkaar
verbonden.[29] Natuurlijk kunnen



verschillen leiden tot spanningen.
Maar laten we er op een
opbouwende en geweldloze manier
mee omgaan, zodat “spanningen en
tegenstellingen tot een pluriforme
eenheid kunnen komen die nieuw
leven schept,” terwijl we vasthouden
aan “wat waardevol en nuttig kan
zijn voor beide kanten”.[30]

Ik zeg de steun toe van de katholieke
Kerk bij elke inspanning om te
werken aan vrede door middel van
actieve en creatieve geweldloosheid.
Op 1 januari 2017 zal de nieuwe
Dicasterie voor de Bevordering van
de Integrale Menselijke Ontwikkeling
haar werk beginnen. Deze zal de
Kerk helpen om steeds
doeltreffender “de onschatbare
weldaden van gerechtigheid, vrede
en de zorg voor de schepping” te
bevorderen, en de zorg op te nemen
voor “de migranten, de
hulpbehoevenden, de zieken, de
uitgeslotenen en



gemarginaliseerden, de gevangenen
en werklozen, en ook de slachtoffers
van gewapend geweld,
natuurrampen en alle vormen van
slavernij en marteling”.[31] Elke
actie op dit vlak, hoe bescheiden ook,
helpt om een wereld te bouwen die
vrij is van geweld, de eerste stap
naar rechtvaardigheid en vrede.

Conclusie

7. Zoals gebruikelijk, onderteken ik
deze boodschap op 8 december, het
feest van de Onbevlekte Ontvangenis
van de heilige Maagd Maria. Maria is
de Koningin van de Vrede. Bij de
geboorte van haar Zoon, prezen de
engelen God en wensten zij vrede op
aarde aan de mannen en vrouwen
van goede wil.[32] Vragen we aan
Maria onze gids te zijn.

“Wij allen willen vrede. Veel mensen
bouwen de vrede elke dag op met
kleine gebaren en daden. Velen van
hen lijden, maar gaan desondanks



geduldig door met hun inspanningen
om vredestichters te zijn”.[33] Mogen
wij ons in 2017 op contemplatieve en
actieve manier wijden aan het
verbannen van geweld uit onze
harten, woorden en daden, en om
geweldloze mensen te worden en
geweldloze gemeenschappen op te
bouwen die zorg dragen voor ons
gemeenschappelijk huis. “Niets is
onmogelijk als we ons tot God
wenden in gebed. Iedereen kan
bewerker van vrede worden”.[34]

Vanuit het Vaticaan, 8 december 2016

Franciscus

Vertaling overgenomen van 
RKDocumenten.nl.

[1] Paus Franciscus, Apostolische
Exhortatie, Over de verkondiging
van het Evangelie in de wereld van

https://www.rkdocumenten.nl


vandaag - Naar aanleiding van de
Bisschoppensynode 2012 over de
nieuwe evangelisatie, Evangelii
Gaudium, 24 november 2013, 228.

[2] Zalige Paus Paulus VI, Boodschap,
Wereldvredesdag 1968, 8 december
1967, 6.

[3] Ibid.

[4] Vgl. Mt. 5, 44.

[5] Vgl. Mt. 5, 39.

[6] Vgl. Joh. 8, 1-11.

[7] Vgl. Mt. 26, 52.

[8] Vgl. Ef. 2, 14-16.

[9] “De legende van de drie gezellen”,
Fonti Francescane, No. 1469.

[10] Paus Benedictus XVI, Angelus, 
Over de liefde tot de vijanden, 18
februari 2007, 1.



[11] Paus Benedictus XVI, Angelus, 
Over de liefde tot de vijanden, 18
februari 2007, 2.

[12] Vgl. Lc. 6, 27.

[13] Vgl. Rom. 12, 17-21.

[14] Paus Benedictus XVI, Angelus, 
Over de liefde tot de vijanden, 18
februari 2007, 2.

[15] Heilige Moeder Teresa, 
Toespraak bij het in ontvangst nemen
van de Nobelprijs voor de Vrede, Oslo,
11 december 1979.

[16] Paus Franciscus, Meditatie, De
Weg naar Vrede, Kapel van Domus
Sanctae Marthae, 19 november 2015.

[17] Paus Franciscus, Homilie, Sint
Pietersplein, Tijdens de H. Mis
waaronder de Heiligverklaring van
Moeder Teresa, 4 september 2016.

[18] Heilige Paus Johannes Paulus II,
Encycliek, Ter gelegenheid van de



honderdste verjaardag van de
encycliek Rerum Novarum, 
Centesimus Annus, 1 mei 1991, 23

[19] Ibid.

[20] Paus Franciscus, Toespraak, Aula
Paulus VI, Tot de Derde
Wereldvergadering van
Volksbewegingen, 5 november 2016.

[21] Vgl. Toespraak tot de
Interreligieuze Bijeenkomst met de
Sjeik van de Moslims van de
Kaukasus en Vertegenwoordigers
van Verschillende Religieuze
Gemeenschappen, Baku, 2 oktober
2016.

[22] Paus Franciscus, Toespraak,
Slottoespraak bij de
vredesbijeenkomst in Assisi (2016) –
Plein voor de St. Franciscus basiliek,
Assisi, Bevestigen wij vandaag
opnieuw ons ja om samen vrede te
bewerken, 20 september 2016, 5.



[23] Paus Franciscus, Apostolische
Exhortatie, Over vreugde van de
liefde, Amoris Laetitia, 19 maart
2016, 90-130.

[24] Vgl. Paus Franciscus,
Apostolische Exhortatie, Over
vreugde van de liefde, Amoris
Laetitia, 19 maart 2016, 133, 194, 234.

[25] Vgl. Paus Franciscus, Boodschap,
Voor de Conferentie over de
Humanitaire Impact van Nucleaire
Wapens, 7 december 2014.

[26] Paus Franciscus, Encycliek,
'Wees geprezen' - over de zorg voor
het gemeenschappelijke huis, 
Laudato Si', 24 mei 2015, 230.

[27] Vgl. Mt. 5, 3-10.

[28] Paus Franciscus, Apostolische
Exhortatie, Over de verkondiging
van het Evangelie in de wereld van
vandaag - Naar aanleiding van de
Bisschoppensynode 2012 over de



nieuwe evangelisatie, Evangelii
Gaudium, 24 november 2013, 227.

[29] Vgl. Paus Franciscus, Encycliek,
'Wees geprezen' – over de zorg voor
het gemeenschappelijke huis, 
Laudato Si', 24 mei 2015, 16, 117, 138.

[30] Paus Franciscus, Apostolische
Exhortatie, Over de verkondiging
van het Evangelie in de wereld van
vandaag - Naar aanleiding van de
Bisschoppensynode 2012 over de
nieuwe evangelisatie, Evangelii
Gaudium, 24 november 2013, 228.

[31] Paus Franciscus, Apostolische
Brief bij gelegenheid van de Motu
Proprio voor de oprichting van het
dicasterie voor de Bevordering van de
Integrale Menselijke Ontwikkeling, 17
augustus 2016.

[32] Vgl. Lc. 2, 14.

[33] Paus Franciscus, Angelus/Regina
Caeli, Manger's Plein van Bethelehem



gedurende de reis door het H. Land
2014, Na de viering van de H. Mis (25
mei 2014).

[34] Paus Franciscus, Toespraak,
Slottoespraak bij de
vredesbijeenkomst in Assisi (2016) -
Plein voor de St. Franciscus basiliek,
Assisi, Bevestigen wij vandaag
opnieuw ons ja om samen vrede te
bewerken, 20 september 2016, 6,

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/paus-geweldloosheid-een-stijl-

van-vredespolitiek/ (16-12-2025)

https://opusdei.org/nl-be/article/paus-geweldloosheid-een-stijl-van-vredespolitiek/
https://opusdei.org/nl-be/article/paus-geweldloosheid-een-stijl-van-vredespolitiek/
https://opusdei.org/nl-be/article/paus-geweldloosheid-een-stijl-van-vredespolitiek/

	Paus: Geweldloosheid – een stijl van vredespolitiek

