opusdei.org

Over instemming
met Vaticanum II

In December 2011 was het 50
jaar geleden dat, de zalige
Johannes XXIII het Tweede
Vaticaanse Concilie afkondigde.
De vicaris-generaal van het
Opus Dei, aartsbisschop
Fernando Ocdriz, publiceerde
hierover in Osservatore
Romano.

8-5-2012

De vijftigste verjaardag van de
aankondiging van het Tweede
Vaticaans Concilie (25 december



1961) is niet alleen een reden om te
vieren, maar ook om opnieuw na te
denken over de ontvangst en
toepassing van de conciliaire
documenten. Naast de meer direct
praktische aspecten van deze
ontvangst en toepassing, met hun
licht- en schaduwzijden, lijkt het
gepast om ook het wezen van de
gevraagde intellectuele instemming
met de onderrichtingen van het
concilie in herinnering te roepen.
Hoewel het een leer betreft die
algemeen bekend is en waarover een
uitvoerige literatuur bestaat, is het
toch niet overbodig te herinneren
aan de wezenlijke kenmerken
hiervan, rekening houdend met het
voortbestaan van misverstanden
hieromtrent — ook in de publieke
opinie — wat betreft de continuiteit
van sommige conciliaire
onderrichtingen in relatie tot
voorafgaande onderrichtingen van
het leergezag van de Kerk.



Op de eerste plaats lijkt het nuttig
eraan te herinneren dat de pastorale
intentie van het Concilie niet
betekent dat het Concilie niet
leerstellig van aard is. Het pastoraal
perspectief is immers en kan niet
anders dan gebaseerd zijn op de leer.
Maar het is vooral nodig te
benadrukken dat de leer gericht is op
het heil en dat dus het onderricht
van de leer een integraal deel is van
de pastoraal. Daarenboven is het
evident dat er in de conciliaire
documenten vele onderrichtingen
zijn die strikt leerstellig van aard
zijn: over de goddelijke Openbaring,
over de Kerk, etc. Zoals de zalige
Johannes Paulus II schreef: “Met
Gods hulp hebben de Concilievaders
gedurende vier jaar van inzet een
aanzienlijk geheel van leerstellige
uiteenzettingen en pastorale
richtlijnen kunnen uitwerken die
aangeboden worden aan de hele
Kerk.” (Apostolische constitutie Fidei



depositum , 11 oktober 1992,
inleiding).

De vereiste instemming met het
leergezag

Het Tweede Vaticaans Concilie
definieert geen enkel dogma, in de
zin dat het niet door een definitieve
handeling een om het even welke
leer voorlegt. Het feit dat een
handeling van het leergezag van de
Kerk niet wordt uitgeoefend door
middel van het charisma van de
onfeilbaarheid, betekent nochtans
niet deze handeling kan beschouwd
worden als ‘feilbaar’ in de zin dat het
een ‘provisoire leer’ of
‘gezaghebbende opinies’ doorgeeft.
Elke uitdrukking van het authentieke
leergezag dient ontvangen te worden
voor wat het waarlijk is: een
onderrichting, gegeven door Herders
die, staande in de apostolische
successie, spreken met het “charisma
van de waarheid” ( Dei verbum , n. 8),



“bekleed met het gezag van

Christus” ( Lumen gentium , n. 25), “in
het licht van de Heilige

Geest” (ibidem).

Dit charisma, dit gezag en dit licht
waren zeker aanwezig op het
Tweede Vaticaans Concilie; dit te
ontzeggen aan geheel het episcopaat
cum Petro et sub Petro , verzameld
om de universele Kerk te
onderrichten, zou betekenen iets van
het wezen zelf van de Kerk te
ontkennen (cf. Congregatie voor de
Geloofsleer, verklaring Mysterium
Ecclesiae , 24 juni 1973, nn. 2-5).

Natuurlijk hebben niet alle
uitspraken in de conciliaire
documenten dezelfde leerstellige
waarde en vereisen zij dus niet
dezelfde graad van instemming. De
verschillende graden van
instemming met de leerstellingen
van het leergezag zijn in herinnering
geroepen door Vaticanum II in de n.



25 van de constitutie Lumen gentium
en vervolgens samengevat in de drie
clausules toegevoegd aan de
geloofsbelijdenis van Nicea-
Constantinopel in de formule van de
Professio fidei , gepubliceerd in 1989
door de Congregatie voor de
Geloofsleer met de goedkeuring van
Johannes Paulus II.

De uitspraken van het Tweede
Vaticaans Concilie die
geloofswaarheden in herinnering
roepen vereisen natuurlijk de
instemming met goddelijk geloof,
niet omdat zij zijn geleerd door dit
Concilie, maar omdat zij reeds als
zodanig onfeilbaar geleerd zijn door
de Kerk, ofwel door een plechtig
oordeel ofwel door het gewone en
universele leergezag. Zo ook vereisen
de andere leerstellingen, die
Vaticanum II in herinnering roept en
die reeds met een definitieve
handeling door voorafgaande
interventies van het leergezag waren



geformuleerd, een volledige en
definitieve instemming.

De andere leerstellige
onderrichtingen van het Concilie
vereisen van de gelovigen een graad
van instemming “met religieuze
volgzaamheid van wil en verstand”.
Een “religieuze” instemming dus die
niet gefundeerd is op louter rationele
motieven. Deze instemming neemt
niet de vorm aan van een
geloofsakte, maar veeleer van een
akte van gehoorzaamheid, die niet
louter disciplinair van aard is, maar
geworteld is in het vertrouwen in de
goddelijke bijstand van het leergezag
en daarom “in de logica van het
geloof en onder de impuls van de
gehoorzaamheid aan het

geloof” (Congregatie voor de
Geloofsleer, instructie Donum
veritatis , 24 mei 1990, n. 23). Deze
gehoorzaamheid aan het leergezag
van de Kerk vormt niet een grens die
gesteld wordt aan de vrijheid maar is



daarentegen bron van vrijheid. De
woorden van Christus “wie u hoort,
hoort mij” (Lc 10, 16) zijn ook gericht
aan de opvolgers van de apostelen;
en luisteren naar Christus betekent
in zich de waarheid ontvangen die
vrijmaakt (cf. Joh. 8, 32).

In leerstellige documenten kunnen
er ook elementen zijn die niet als
zodanig leerstellig zijn, maar in meer
of mindere mate een omstandigheid
uitdrukken (beschrijvingen van de
toestand van de maatschappij,
suggesties, opwekkingen, etc.) zoals
dit feitelijk ook het geval is in het
Tweede Vaticaans Concilie. Deze
elementen dienen met respect en
dankbaarheid ontvangen te worden
maar vereisen geen verstandelijke
instemming in eigenlijke zin (cf.
instructie Donum veritatis , nn.
24-31).

De interpretatie van de
onderrichtingen



De eenheid van de Kerk en de
eenheid van het geloof zijn
onlosmakelijk met elkaar verbonden
en dit betreft ook de eenheid van het
leergezag van de Kerk op elk tijdstip
voor zover het de authentieke
interpretator is van de goddelijke
Openbaring, overgeleverd door de
heilige Schrift en de traditie. Dit
betekent onder andere dat een
wezenlijk kenmerk van het leergezag
haar continuiteit en homogeniteit in
de tijd is. Continuiteit betekent niet
afwezigheid van ontwikkeling; de
Kerk door de eeuwen heen boekt
vooruitgang in de kennis, verdieping
en het daaropvolgend leerstellig
onderricht van het katholieke geloof
en de katholieke moraal.

In het Tweede Vaticaans Concilie
waren er verschillende
nieuwigheden van leerstellige aard:
over de sacramentaliteit van het
bisschopsambt, de bisschoppelijke
collegialiteit, de godsdienstvrijheid,



etc. Alhoewel er ten aanzien van
nieuwigheden in onderwerpen over
geloof en de moraal die niet
geformuleerd zijn met een
definitieve handeling en waarbij
instemming vereist is met religieuze
volgzaamheid van wil en verstand,
zijn enkele van deze nieuwigheden
het object van controverse geweest.
Ze zijn nog altijd twistpunten en dit
met betrekking tot hun continuiteit
met het voorafgaandelijk leergezag
ofwel met betrekking tot hun
compatibiliteit met de traditie. Ten
aanzien van deze moeilijkheden die
er mogelijk kunnen zijn om te
begrijpen wat de continuiteit is met
de traditie van enige conciliaire
onderrichtingen, bestaat de
katholieke houding erin, rekening
houdend met de eenheid van het
leergezag, te zoeken naar een
eenduidige interpretatie, waarin de
teksten van het Tweede Vaticaans
Concilie en de daaraan voorafgaande
documenten van het leergezag



wederzijds licht op elkaar werpen.
Niet enkel dient Vaticanum II
geinterpreteerd te worden in het
licht van hieraan voorafgaande
documenten van het leergezag, maar
ook worden enkele van deze eerdere
documenten beter begrepen in het
licht van Vaticanum II. Dit is niet iets
nieuws in de geschiedenis van de
Kerk. Men dient zich bijvoorbeeld te
herinneren dat belangrijke
begrippen in de formulering van het
trinitaire en christologische geloof
(hypdostatis, ousia), gebruikt in het
Eerste Concilie van Nicea, ten zeerste
gepreciseerd zijn wat betreft hun
betekenis door latere concilies.

De interpretatie van de
nieuwigheden van Vaticanum II
moet daarom, zoals Benedictus XVI
gezegd heeft, de hermeneutiek van
de discontinuiteit met de traditie
verwerpen en de hermeneutiek van
de hervorming, van de vernieuwing
in de continuiteit bevestigen



(toespraak 22 december 2005). Het
betreft nieuwigheden in de zin dat
nieuwe aspecten worden
geéxpliciteerd die tot dan nog niet
waren geformuleerd door het
leergezag maar die op het leerstellige
niveau niet in tegenstelling zijn met
de eerdere documenten van het
leergezag, alhoewel in enkele
gevallen - bijvoorbeeld over de
godsdienstvrijheid - dit gevolgen met
zich meebrengt die zeer verschillend
zijn op het niveau van beslissingen
door de geschiedenis heen over
juridische en politieke toepassingen,
in het licht van de veranderde
historische en sociale
omstandigheden.

Een authentieke interpretatie van de
conciliaire teksten kan enkel
gebeuren door hetzelfde leergezag
van de Kerk. Daarom dient bij het
theologische werk van de
interpretatie van passages in de
teksten van het Concilie, welke



vragen oproepen of moeilijkheden
lijken te bevatten, op de eerste plaats
rekening gehouden te worden met de
zin waarin deze passages door
daaropvolgende interventies van het
leergezag zijn begrepen. Nochtans
blijft er legitieme ruimte van
theologische vrijheid in de wijze van
uitleg van de niet-tegenstrijdigheid
met de traditie van enkele
formuleringen in de conciliaire
teksten en dus in de uitleg van de
betekenis zelf van enkele
uitdrukkingen in deze passages.

Wat dit betreft lijkt het tot slot niet
overbodig voor ogen te houden dat
bijna een halve eeuw is verstreken
sinds het einde van het Tweede
Vaticaans Concilie en dat in deze
decennia vier pausen elkaar hebben
opgevolgd op de stoel van Petrus. Het
onderzoek van het leergezag van
deze pausen en de daarbij behorende
instemming van het episcopaat zou
een eventuele moeilijke situatie



moeten omvormen in een serene en
vreugdevolle instemming met het
leergezag, de authentieke
interpretator van de geloofsleer. Dit
zou mogelijk en wenselijk moeten
zijn ook indien er aspecten zouden
blijven bestaan die rationeel niet
volledig te begrijpen zijn, terwijl er
niettemin legitieme ruimte voor
theologische vrijheid blijft bestaan
voor verdiepingswerk dat altijd
gepast is. Zoals recentelijk
Benedictus XVI heeft geschreven:
“het is nodig dat de wezenlijke
inhoud, die sinds eeuwen het
patrimonium van alle gelovigen is,
opnieuw bevestigd, begrepen en
verdiept wordt op een altijd nieuwe
manier om in de historische
omstandigheden die verschillen van
deze van het verleden, een coherent
getuigenis te geven.” (motu proprio
Porta fidei , n. 4).

Vertaling: dr. Jorgen Vijgen.



Fernando Ocadriz //
L'Osservatore Romano

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/over-instemming-met-
vaticanum-ii/ (13-1-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/over-instemming-met-vaticanum-ii/
https://opusdei.org/nl-be/article/over-instemming-met-vaticanum-ii/
https://opusdei.org/nl-be/article/over-instemming-met-vaticanum-ii/

	Over instemming met Vaticanum II

