
opusdei.org

Opvoeden in
matigheid en
soberheid (I)

“Heb de moed kinderen op te
voeden in soberheid. Doe je dat
niet, dan bereik je niets,” zei de
heilige Jozefmaria aan een
groep ouders. Een nieuw artikel
in de serie over het gezin.

1-4-2017

Gezinsleven

Als ouders bij de opvoeding van hun
kinderen hen iets ontzeggen wat zij
graag willen, is het niet ongewoon



voor de kinderen om te vragen
waarom zij niet de laatste trend
mogen volgen, of uren op internet
surfen of computerspelletjes spelen.
Het eerste antwoord kan vaak simpel
luiden: “omdat we het ons niet
kunnen veroorloven,” of: “omdat je
eerst je huiswerk moet doen,” of, wat
een beter antwoord kan zijn: “omdat
je zult eindigen als slaaf van je
grillen”.

Tot op zekere hoogte zijn dit allemaal
geldige antwoorden, ten minste voor
de korte termijn. Ze kunnen echter
tot het onbedoelde resultaat leiden
dat ze de schoonheid van de deugd
van matigheid verduisteren,
waardoor het in de ogen van
kinderen lijkt als een simpel ‘nee’ op
wat hen aantrekt.

De matigheid is daarentegen, als elke
andere deugd, fundamenteel positief.
Daardoor wordt iemand zichzelf
meester en wordt er orde geschapen



in iemands gevoelens en affecties,
voorkeuren en verlangens en de
meest intieme neigingen van het ‘ik’.
Kortom, de matigheid zorgt voor
balans in het gebruik van materiële
zaken en helpt iemand te streven
naar een hoger goed. [1] Zo ziet de
heilige Thomas van Aquino
matigheid als de kern van het
gevoelsleven en van het geestelijk
leven. [2] Het is inderdaad zo dat wij,
als we de zaligsprekingen aandachtig
lezen, zien dat deze op de een of
andere manier bijna allemaal aan
deze deugd gerelateerd zijn. Zonder
de matigheid kan men God niet zien,
niet worden getroost, aarde noch
hemel erven, of onrechtvaardigheid
geduldig verdragen. [3] De matigheid
bundelt de krachten van het
menselijk hart zodat alle andere
deugden beleefd kunnen worden.

Zelfbeheersing



Het christendom beperkt zich er niet
toe te zeggen dat het is ‘toegestaan’ te
genieten. Genot wordt eerder gezien
als iets goeds, aangezien God zelf het
tot deel van de menselijke natuur
heeft gemaakt, als resultaat van het
bevredigen van onze verlangens. Dit
gaat echter samen met het besef dat
de erfzonde, die wanorde in onze
neigingen heeft veroorzaakt, bestaat.
We begrijpen allemaal waarom de
heilige Paulus zegt: ‘Ik doe het
slechte dat ik niet wil’. [4] Het is alsof
het kwaad en de zonde zich in het
menselijk hart hebben genesteld, dat
zich, na de zondeval, tegen zichzelf
moet verdedigen. Hier wordt de rol
van de matigheid duidelijk onthuld,
namelijk om het innerlijk leven van
de mens te beschermen en te
oriënteren.

Een van de eerste punten van De
Weg helpt de matigheid zijn plaats te
geven in het leven van mannen en
vrouwen: “Wen eraan nee te



zeggen.” [5] Toen hij de betekenis
van dit punt aan zijn biechtvader
uitlegde zei de heilige Jozefmaria dat
‘het makkelijker is ja te zeggen; tegen
de ambitie, tegen de zintuigen…’[6]
Tijdens een bijeenkomst merkte hij
op dat “als we ja zeggen, is alles
eenvoudig. Maar als we nee moeten
zeggen, worden we geconfronteerd
met strijd, en soms is de uitslag van
die strijd een nederlaag, geen
overwinning. We moeten er dus aan
wennen nee te zeggen om de strijd te
winnen, omdat deze interne
overwinning vrede brengt en die
vrede brengen jullie in jullie gezin –
in de gezinnen van ieder van jullie –
in de maatschappij en in de hele
wereld.”[7]

Nee zeggen brengt vaak een
innerlijke overwinning met zich mee
die de bron van de vrede is. Het
betekent dat je jezelf iets ontzegt wat
je van God verwijdert – de ambities
van je ego, onze wanordelijke



neigingen… En het is onmisbaar om
onze vrijheid veilig te stellen en om
stelling te nemen in en tegenover de
wereld.

Als iemand ja zegt tegen iedereen en
alles wat aantrekkelijk lijkt, vervalt
hij tot een automatisme en in zekere
zin ‘depersonaliseert’ hij zichzelf,
wordt hij een trekpop die door
anderen bewogen wordt. Misschien
hebben we zo iemand gekend, niet in
staat nee te zeggen tegen de impulsen
van de omgeving of de wensen van
degenen om hem heen. Dat zijn
vleiers wier schijnbare dienstgeest
een gebrek aan karakter of zelfs
huichelarij laat zien, mensen die niet
in staat zijn hun leven wat
ingewikkeld te maken door soms nee
te zeggen.

Iemand die tegen alles ja zegt, toont
uiteindelijk dat alles buiten hemzelf
voor hem van weinig belang is. Wie
echter weet dat hij in zijn hart een



schat bewaart, [8] ziet de noodzaak
te strijden tegen alles wat daar
tegenin gaat. Daarom is nee zeggen
tegen sommige dingen bovenal je
inzetten voor andere dingen; het is
jezelf in de wereld plaatsen om je
eigen waardenschaal tegenover
anderen te stellen, je eigen manier
van zijn en doen. Uiteindelijk
betekent het je karakter te willen
smeden, erkennen wat je werkelijk
van belang acht en dit bekend te
maken door je eigen handelingen.

Matigheid is zelfbeheersing’ – een
zelfbeheersing die verkregen wordt
wanneer men zich ervan bewust is
dat “Niet aan elke opwelling van ons
lichaam of onze ziel zonder meer
gehoor gegeven hoeft te worden. Niet
alles wat gedaan kan worden, moet
gedaan worden. Het is vrij
gemakkelijk zich te laten leiden door
neigingen die natuurlijk genoemd
worden, maar aan het eind van die



weg vindt men droefheid en
afzondering in eigen ellende.”[9]

Je raakt afhankelijk van externe
prikkels, je geluk zoekend in
misleidende sensaties die van
voorbijgaande aard zijn en die je
nooit tevreden kunnen stellen. Wie
zichzelf niet meester is, vindt nooit
vrede; hij fladdert van het ene naar
het andere doel en raakt gevangen in
een eindeloze zoektocht die verwordt
tot een zuiver wegvluchten van
zichzelf. Hij is altijd ontevreden en
lijkt niet in staat zijn situatie te
accepteren, alsof hij altijd nieuwe
prikkels nodig heeft.

Er zijn weinig ondeugden die de
zonde zo duidelijk aan het licht
brengen als de onmatigheid. Zoals de
apostel zegt: “ze hebben zichzelf
overgegeven aan losbandigheid”.[10]
De onmatige mens lijkt zijn
zelfbeheersing te hebben verloren,
gericht op zijn zoektocht naar



nieuwe sensaties en pleziertjes.
Daarentegen zijn sereniteit en
kalmte de vruchten van de
matigheid. De sobere mens verzwijgt
zijn wensen en passies niet en
ontkent ze evenmin, maar de
matigheid maakt iemand waarlijk tot
meester over zichzelf. Vrede, ‘de rust
van de orde’ [11], bevindt zich alleen
in een hart dat zeker is van zichzelf
en dat bereid is zichzelf te geven.

Matigheid en soberheid

Hoe kan iemand aan anderen de
deugd van matigheid leren? De
heilige Jozefmaria stelde deze vraag
vaak en onderstreepte twee
kernideeën: standvastigheid in het
eigen voorbeeld en ondertussen
andermans vrijheid respecteren. Hij
zei dat ouders hun kinderen moesten
leren “sober te leven, een ietwat
‘spartaans’, dat wil zeggen, christelijk
leven te leiden. Het is moeilijk, maar
wees moedig; heb de moed hen



soberheid te leren. Doe je dat niet,
dan bereik je niets.”[12]

Uit het voorafgaande blijkt zonder
twijfel het belang van deze deugd.
Maar het valt op dat de heilige
Jozefmaria een Spartaans leven als
synoniem beschouwt van iets 
christelijks, of omgekeerd dat iets 
christelijk is omdat het Spartaans is.
Deze paradox kan men verklaren
door het Spartaanse leven te
verbinden met het belang van de 
dapperheid – deel van de deugd van
de sterkte – om de matigheid op te
voeden.

Bovendien dient men hier twee
betekenissen van dapperheid te
onderscheiden. In de eerste plaats is
het nodig om dapper te zijn om zich
persoonlijke deze Spartaanse – d.w.z.
christelijke levenswijze eigen te
maken. Niemand kan geven wat hij
zelf niet heeft; meer nog als men
bedenkt dat het, om een ander te



leren de deugd van de matigheid te
beleven, het voorbeeld van het zelf
beleven van deze deugd van groot
belang is. Juist omdat het gaat om
een deugd die gericht is op daden
van onthechting, is het nodig dat
degenen die opgevoed worden voor
hun ogen zien hoe de opvoeders dit
zelf beleven. Wanneer ouders door
hun sobere leven opgewektheid en
tevredenheid uitstralen, zullen hun
kinderen gestimuleerd worden hen
na te volgen. De eenvoudigste en
natuurlijkste manier om deugden
door te geven is binnen het gezin,
vooral als de kinderen nog jong zijn.
Als zij zien dat hun ouders afzien van
iets dat ze als een gril beschouwen,
of hun eigen rust opzij zetten voor
het gezin (bijvoorbeeld door de
kinderen te helpen met hun
huiswerk, de jongste kinderen in bad
te doen en te voeden, of met hen te
spelen), zullen ze deze handelswijze,
en het belang ervan voor een goede
huiselijke sfeer, begrijpen.



Op de tweede plaats is er ook moed
nodig om de deugd van matigheid,
als wenselijk en als leefstijl te
presenteren. Als ouders zelf een
sober leven leiden is het zeker
gemakkelijker dit aan hun kinderen
door te geven. Soms kunnen zij
echter twijfelen of zij zich niet in de
legitieme vrijheid van hun kinderen
mengen, hun eigen manier van leven
‘opdringen’, zonder enig recht om dit
te doen. Ze zouden zich zelfs kunnen
afvragen of het wel zo effectief is hun
kinderen te vragen ergens van af te
zien als zij daar niets voor voelen.
Zal het verlangen niet blijven of zelfs
versterkt worden als hen iets
ontzegd wordt, vooral als hun
vrienden het wel hebben? Ze kunnen
zich achtergesteld voelen ten
opzichte van hun vrienden. Of erger
nog: het kan voor hen een
gelegenheid zijn zich te verwijderen
van hun ouders en oneerlijk te
worden.



Maar als we realistisch zijn zullen we
beseffen dat geen enkele van deze
tegenwerpingen echt overtuigt. Door
sober te leven ontdek je dat eenvoud
een goed is en geen kwestie van het
onredelijk opleggen van een
ondragelijke last op kinderen, maar
eerder van hen voorbereiden op het
leven. Zoals de heilige Jozefmaria
insisteerde, is een sober leven een
christelijk leven. Matigheid is een
essentiële deugd om enige orde te
brengen in de chaos die de erfzonde
in de menselijke natuur heeft
geïntroduceerd.

Het is een deugd waar iedereen die
zichzelf meester wil zijn, voor moet
strijden. Daarom moeten we weten
hoe we kunnen verklaren waarom
het goed is deze deugd te verwerven
en hoe we situaties kunnen oproepen
waarin we haar kunnen beoefenen.
En, als de gelegenheid zich voordoet,
moeten we (God vragend om de
kracht hiervoor) weten hoe we de



grillen uit de omgeving en de
verlangens van het kind – die alleen
maar natuurlijk zijn maar reeds
beladen met een beginnende wellust
– , kunnen weerstaan.

Vrijheid en matigheid

Als alles is gezegd en gedaan, is het
een kwestie van opvoeden tot
matigheid en vrijheid tegelijkertijd.
Deze twee sferen kunnen nooit
gescheiden worden, aangezien
vrijheid iemands hele wezen
doordrenkt en de basis is voor alle
onderricht. De opvoeding is erop
gericht ieder kind te helpen om in
vrijheid de goede beslissingen te
nemen die zijn of haar leven
vormgeven.

Dit proces is niet geholpen met een
beschermende houding waarbij, om
praktische redenen, de ouders
uiteindelijk hun wil aan het kind
opleggen en elke beweging
controleren, noch met een extreem



autoritaire houding die geen ruimte
laat voor de ontwikkeling van een
eigen persoonlijkheid en een eigen
oordeel van het kind. Deze aanpak
leidt uiteindelijk tot een ‘na-aper’, of
iemand zonder karakter.

De goede aanpak is de kinderen hun
eigen besluiten te laten nemen op
een manier die rekening houdt met
hun leeftijd en hen te leren
conclusies te trekken uit de gevolgen
van hun eigen daden. Tegelijkertijd
moeten ze de steun van hun ouders
ervaren – en van iedereen die bij hun
opvoeding betrokken is – zodat ze
goed kunnen kiezen of, indien nodig,
een verkeerde beslissing kunnen
corrigeren.

Een voorval uit de kindertijd van de
heilige Jozefmaria kan hier ter
illustratie dienen. Zijn ouders
weigerden aan zijn grillen toe te
geven en als hij iets te eten kreeg dat
hij niet lustte, maakte zijn moeder



niet iets anders voor hem klaar. Tot
de jongen op een dag zijn bord met
eten dat hij niet lustte tegen de muur
smeet. Zijn ouders lieten de vlek
enkele maanden op de muur zitten,
zodat hij duidelijk de gevolgen zag
van zijn daad.[13]

De houding van de ouders van de
heilige Jozefmaria toont ons hoe we
het respect voor de vrijheid van een
kind kunnen verenigen met de
nodige standvastigheid om niet aan
een gril toe te geven. Natuurlijk is de
manier om elke situatie op te lossen
verschillend. Er zijn geen eenvoudige
recepten die voor elke opvoeding
gelden; belangrijk is uit te vinden
wat voor elk kind het beste werkt, en
duidelijk te zijn, want ieder heeft in
zijn eigen leven ervaren welke
waarden geleerd en gerespecteerd
moeten worden en wat schadelijk
kan zijn. Men kan hoe dan ook het
beste het principe van respect voor
de vrijheid aanhangen; in sommige



gevallen is het beter de kinderen
fouten te laten maken dan altijd je
eigen oordeel op te dringen; vooral
als de kinderen dat ervaren als
onredelijk of zelfs willekeurig.

Deze anekdote uit het leven van
Jozefmaria Escrivá benadrukt een
van de belangrijkste momenten om
de deugd van matigheid te leren:
tijdens de maaltijden. Alles wat
gedaan wordt om goede manieren en
matigheid bij de maaltijden te
bevorderen helpt kinderen deze
deugd te verwerven.

Het is waar dat elke levensfase
specifieke omstandigheden biedt die
om verschillende manieren van
vorming vragen; de adolescentie
vraagt bijvoorbeeld om een grotere
discretie in sociale relaties, terwijl
het ouders de gelegenheid biedt de
redenen om op een bepaalde manier
te handelen duidelijker te uiten.
Matigheid tijdens de maaltijden kan



echter meteen vanaf de vroegste
jeugd relatief gemakkelijk
aangeleerd worden, waardoor het
kind de standvastigheid en
zelfbeheersing verwerft die van
groot nut zullen zijn tegen de tijd dat
het in de adolescentie moeite heeft
met de matigheid.

Dus, bijvoorbeeld, gevarieerde
maaltijden klaarmaken, bevliegingen
en grillen in de kiem smoren,
kinderen aanmoedigen hun bord
leeg te eten ook als ze het eten niet
echt lusten, een goed gebruik van het
bestek aanleren of er op staan dat
niemand begint te eten voordat
iedereen opgeschept heeft, dat zijn
allemaal manieren om de
zelfbeheersing van het kind te
versterken. Bovendien wordt tijdens
de jeugd zelfbeheersing binnen het
gezin – moedige zelfbeheersing! – die
de ouders als vanzelfsprekend
proberen voor te leven, aan de
kinderen doorgegeven zonder dat er



iets speciaals gedaan hoeft te
worden.

Als etensrestjes niet worden
weggegooid maar in een volgend
gerecht gebruikt; als de ouders geen
snack nemen tussen de maaltijden
door, als zij wachten tot de anderen
voor de tweede keer van het lekkere
toetje opgeschept hebben, zullen de
kinderen zulk gedrag als normaal
gaan beschouwen. Op het juiste
moment kan hen verteld worden
waarom het zo gedaan wordt, zodat
ze het begrijpen; zo leren ze gul te
zijn en hun broers en zusjes
genegenheid te tonen, of kleine
offertjes te brengen aan Jezus…
Redenen die kinderen regelmatig
veel beter begrijpen dan ouders
denken.

J.M. Martin en J. de la Vega

Voetnoten:



[1] Vgl. Catechismus van de
Katholieke Kerk, 1809.

[3] Vgl. Mt 5,3-11.

[4] Rom 7,19.

[5] De Weg, 5.

[6] Heilige Jozefmaria,
Handgeschreven tekst, in De Weg.
Kritisch-historische editie, 5.

[7] Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een bijeenkomst,
28 oktober 1972.

[8] Vgl. Mt 6,21.

[9] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, 84.

[10] Eph 4.19.

[11] Heilige Augustinus, De civitate
Dei, 19, 13.



[12] Heilige Jozefmaria, bijeenkomst
in Barcelona, 28 November 1972.

[13] Vgl. Andres Vázquez de Prada, 
The Founder of Opus Dei , Scepter,
deel 1, blz. 19.

Articles on the Family in "Growing
in Faith"

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/opvoeden-in-matigheid-en-
soberheid-i/ (11-12-2025)

https://opusdei.org/ssec.php?a=5024
https://opusdei.org/ssec.php?a=5024
https://opusdei.org/nl-be/article/opvoeden-in-matigheid-en-soberheid-i/
https://opusdei.org/nl-be/article/opvoeden-in-matigheid-en-soberheid-i/
https://opusdei.org/nl-be/article/opvoeden-in-matigheid-en-soberheid-i/

	Opvoeden in matigheid en soberheid (I)

