opusdei.org

Op Weg naar het
Eeuwfeest (6): Werk,
de natuurlijke
toestand van de
mens

Dit artikel reflecteert op de
ontwikkeling van arbeid in de
loop van de geschiedenis en op
de bijbehorende waardigheid in
en belang voor het menselijk
leven. Geinspireerd door de
leer van de heilige Jozefmaria,
wordt werk voorgesteld als
middel tot heiliging en als een
plaats van ontmoeting met God.



31-1-2026

Als we de geschiedenis van de
mensheid beschouwen, kan de
ontwikkeling van arbeid door de
eeuwen ons verrassen. Nog maar
12.000 jaar geleden begonnen onze
voorouders, die zich voorheen
bezighielden met jagen en
verzamelen, het land te bewerken.
De veeteelt verbeterde geleidelijk en
werd steeds productiever. De
ontwikkeling van gereedschappen,
aanvankelijk vrij eenvoudig en
daarna steeds complexer,
veranderde vakwerk, de landbouw,
de bouw en de textielproductie.
Energie, die aanvankelijk afthankelijk
was van natuurlijke bronnen en de
kracht van dieren of mensen zelf,
werd aan het einde van de 18e eeuw
vervangen door stoommachines en
later door verbrandingsmotoren en
straalaandrijvingen. De vooruitgang



van de wetenschap maakte de
ontdekking en het gebruik van
elektriciteit, de overdracht van
elektromagnetische golven en de
beheersing van kernenergie
mogelijk. In de loop van de 20e eeuw
werd technologie op grote schaal
geintegreerd in allerlei
werkgebieden. In de afgelopen
decennia werd
informatieverwerking en
machinebesturing vergemakkelijkt
door de komst van microprocessors.
De manier waarop we bouwen,
reizen, communiceren, onderwijzen
en leren is veranderd. Onze manier
van werken is veranderd en zal
blijven veranderen.

Is er sprake van een stabiele factor te
midden van deze voortdurende
ontwikkelingen? Wat definieert,
vanuit antropologisch perspectief,
het door mensen verrichte werk, los
van alle veranderingen? In
tegenstelling tot andere levende



wezens werken mensen niet
uitsluitend om in hun basisbehoeften
te voorzien, zoals overleven, voedsel
of voortplanting. We kunnen ook
toekomstplannen maken, de
omgeving aanpassen aan onze
essentiéle behoeften, kunst maken en
kennis doorgeven aan toekomstige
generaties, waardoor vooruitgang
mogelijk wordt. Uiteindelijk houdt
werk ons in leven.

Toch, in de oudheid — zowel in de
Grieks-Romeinse cultuur als in
andere niet-bijbelse tradities — werd
aan werk geen bijzondere
waardigheid toegekend. Het werd
eerder geassocieerd met
dienstbaarheid, een menselijke
toestand waar vermoeidheid en
ondergeschiktheid bij horen. Ware
voldoening in het leven vond men in
vrije tijd, opgevat als een gelegenheid
om zich bezig te houden met
intellectuele genoegens, als filosofie,
of verschillende vormen van



afleiding en hedonisme. Misschien
zou werk vanwege deze
onderliggende houding, door
sommige stromingen van christelijke
ascese, in latere eeuwen gezien
worden als louter een middel om
bezig te blijven, haast als remedie
tegen de gevaren van luiheid en
dagdromen.

De moderne en hedendaagse filosofie
heeft zich vaak beziggehouden met
de relatie tussen mens en
technologie, vaak schommelend
tussen twee uitersten: enerzijds een
optimistisch vertrouwen dat de
geschiedenis tot steeds meer
progressie voert, zelfs tot het punt
waarop werk volledig wordt
overgenomen door machines, en
anderzijds een pessimisme dat vreest
voor een catastrofale vernietiging
van de mensheid en de planeet die
haar in stand houdt, ten gevolge van
een ongecontroleerde technisch-
wetenschappelijke vooruitgang.



Algemeen bekend is, dat de theologie
en het leergezag van de Kerk werk
uitgebreid heeft beschouwd, met de
nadruk op ethische en morele
dimensies. Hieruit is de sociale leer
van de Kerk voortgekomen. Over de
geestelijke waarde van werk is
echter veel minder ontwikkeld. Het
is ongebruikelijk om auteurs of
documenten te vinden die de
dynamiek van werk in het
christelijke geestelijke leven
bespreken; werk als dialoog tussen
God en de mens en als gelegenheid
om het Evangelie en de opbouw van
Gods Koninkrijk te verkondiging.
Daarom wekt de prediking van de
heilige Jozefmaria Escriva in onze
tijd bijzondere belangstelling. De
stichter van het Opus Dei leerde dat
werk — en het dagelijks leven in het
algemeen - een plaats is waar men
God kan ontmoeten en waar het
merendeel van de mensen heiligheid
kunnen nastreven. Werk zorgt voor
een netwerk aan relaties, wat het



christelijk apostolaat kansen biedt.
Het vormt de materie die we moeten
heiligen om de samenleving
christelijker, en dus, menselijker te
maken. We kunnen zelfs spreken van
een specifieke roeping tot heiligheid
in en door het werk. De naderende
honderdste verjaardag van de
stichting van het Opus Dei
(1928-2028) is een gelegenheid om de
relevantie van deze boodschap te
herontdekken en de bijdrage ervan
aan de missie van de Kerk en het
sociale leven te waarderen, in een
wereld waar nieuwe vormen van
werk het heden vormgeven en
richting geven aan de toekomst.

Een zegen, geen straf

Wie kennis maakt met de boodschap
van de stichter van het Opus Dei is
vaak verrast door de nadruk die hijj
legt op de waardigheid van arbeid,
hij bespreekt deze waardigheid in de



context van de schepping, nog voor
de zonde van Adam:

“Omdat de arbeid —ik preek het
sinds 1928— geen vervloeking en
geen straf voor de zonde is. In
Genesis wordt deze realiteit vermeld
voordat Adam tegen God in opstand
kwam (vgl. Gen 2, 15). In de plannen
van God heeft de mens altijd moeten
arbeiden, om zo mee te werken aan
de grandioze taak van de
schepping.” (Vrienden van God, nr.
81)

“Luister goed: deze verplichting is
niet ontstaan als een gevolg van de
erfzonde en kan ook niet
teruggebracht worden tot een
uitvinding van de moderne tijd. Het
gaat om een onontbeerlijk middel dat
God ons toevertrouwt hier op aarde.
Zo verlengt Hij onze dagen en maakt
Hij ons deelgenoot van zijn
scheppende macht, zodat we in ons
levensonderhoud kunnen voorzien



en tegelijkertijd plukken van de
vruchten tot eeuwig leven (Joh 4, 36):
de mens komt ter wereld om te
werken, de vogel om te vliegen (Job
5, 7)." (Vrienden van God, nr. 57)

“Werken is de oorspronkelijke
roeping van de mens, het is een
zegen van God en degenen die het als
een straf beschouwen vergissen zich
jammerlijk. De Heer, de beste van
alle vaders, plaatste de eerste mens
in het paradijs ut operaretur - opdat
hij zou werken.” (De Voor, nr. 482).

Als we de betekenis en waarde van
werk willen begrijpen, moeten we
uitgaan van het beeld van God dat in
ieder mens is ingeprent, en niet van
de zonde en de gevolgen daarvan.
Het herwaarderen van de
oorspronkelijke waardigheid van
arbeid vormt de missie van de
nieuwe organisatie die de heilige
Jozefmaria zich geroepen wist op te
richten in de Kerk:



“Zeker, mijn dochters en zonen, door
naar het Opus Dei te komen en op
deze manier te handelen, doen we
niets anders dan in herinnering
brengen dat God wil dat we van ons
werk houden. Wanneer de Schrift
vertelt over de schepping van de
eerste mens, staat er: ‘Toen bracht
Jahwe God de mens in de tuin van
Eden, om die te bewerken en te
beheren.’ (Gen 2:15) Werk is na de
zonde nog steeds hetzelfde, maar nu
—vanwege die zonde - verbonden
met pijn en vermoeidheid: In het
zweet zult ge werken voor uw
brood.’ (Gen. 3:19) Werk is geen
toevallige bijkomstigheid. Het is een
levenswet van de mens.” (Brief 14,
nr. 3)

In feite gaat het erom ons iets te
'herinneren' wat door bepaalde
interpretaties van Genesis mogelijk
over het hoofd is gezien: werk is geen
straf, maar een zegen. God gaf onze
eerste ouders geen simpele opdracht



of slavenarbeid. Hij gaf hen een
échte zegen: 'God zegende hen, en
God sprak tot hen: “‘Wees vruchtbaar
en word talrijk; bevolk de aarde en
onderwerp haar; heers over de
vissen van de zee, de vogels van de
lucht en over al het gedierte dat over
de grond kruipt.' (Gen 1:28). Niets
staat verder af van de bijbelse geest
dan werk als een vloek te
beschouwen. Mannen en vrouwen
zijn, ook na Adams zonde, nog steeds
‘rentmeesters’ en ‘bewakers’ van de
aarde, zoals de Schepper het bedoeld
heeft, hoewel hun werk nu
inspanning vergt en vaak kwetsbaar
en onzeker is. Hoewel zij blootstaan
aan het risico van de zonde, zoals het
verhaal van de toren van Babel (cf.
Gen 11:1-9) ons laat zien, kunnen
mensen ook God aanbidden door
hun zorgvuldig, ijverig werk: zij
richten altaren op, vervaardigen de
ark van het verbond en bouwen de
tempel van Jeruzalem.



Zolang er mensen op aarde zijn

De eigenheid van arbeid als
existentiéle dimensie die ieder
menselijk leven vergezelt, evenals de
verscheidenheid aan vormen waarin
menselijke activiteit tot uitdrukking
komt, bracht de heilige Jozefmaria
ertoe twee centrale overwegingen te
formuleren. De eerste is dat de
roeping tot heiligheid in de wereld,
waartoe God elk lid van het Opus Dei
roept, de professionele en menselijke
roeping moet omvatten die ieder van
hen reeds uitoefent of zich daarop
voorbereidt:

“Wees ervan overtuigd, dat de
roeping tot een beroep wezenlijk en
onscheidbaar deel uitmaakt van ons
christen-zijn. De Heer wil dat u heilig
bent op de plaats die u inneemt, in
het beroep dat u gekozen hebt, om
welke reden dan ook. Ik acht ze
allemaal goed en eerbaar —voor
zover ze tenminste niet in strijd zijn



met de wet van God— en geschikt om
tot een bovennatuurlijk plan te
verheffen, dat wil zeggen ingebed in
die stroom van Liefde die het leven
van een kind van God

bepaalt.” (Vrienden van God, nr. 60).

Ten tweede impliceert de enorme
rijkdom en verscheidenheid aan
vormen van werk en dagelijkse
omstandigheden dat de roeping tot
heiligheid in en door werk, bijna als
vanzelf, een universeel karakter
krijgt.

Het pad dat de nieuwe organisatie
uitstippelt, is bedoeld om tot het
einde der tijden voort te bestaan,
omdat er, zoals de heilige Jozefmaria
schrijft, altijd werkende mannen en
vrouwen zullen zijn: "Het Werk zal
bestaan zolang er mannen en
vrouwen op aarde zijn". (Brief 3, nr.
92)

De universaliteit van de roeping tot
heiligheid is ongetwijfeld



gegrondvest in het sacrament van
het doopsel, niet in werk. Het is het
doopsel dat gelovigen met Jezus
Christus gelijkvormig maakt en hen
uitnodigt om zich een leven lang ten
volle met Hem te identificeren. Alle
leden van het volk van God - gewijde
bedienaren en leken, religieuzen en
gewijde personen, mannen en
vrouwen, gezonden en zieken - zijn
geroepen om te streven naar
christelijke volmaaktheid.

Het feit dat de stichter van het Opus
Dei had gezien dat heiligheid kan
worden nagestreefd in de
uitoefening van arbeid en in het
gewone leven (cf. Brief 3, nr. 2) stelde
hem in staat om te laten zien dat
deze heiligheid in de praktijk voor
iedereen — universeel - toegankelijk
is. Op deze manier, zo stelde hij,
werden de goddelijke wegen op
aarde ontsloten (cf. Christus gaat
voorbij, nr. 21; Vrienden van God, nr.
314), aangezien alle werk en



dagelijkse activiteiten kunnen
uitgroeien tot een plaats van
ontmoeting met God (cf. Vrienden
van God, nrs 149, 208).

Deze twee volgende teksten zijn
bijzonder veelzeggend:

“Ga, mijn kinderen, naar alle
uithoeken van de aarde. Overal waar
een integer mens kan leven, daar
vinden we lucht om te ademen. Daar
moeten we zijn, met onze vreugde,
innerlijke vrede en enthousiasme om
zielen tot Christus te brengen. Op
welke plaatsen? Waar de
intellectuelen zijn? Ja, waar de
intellectuelen zijn. Waar de
arbeiders zijn? Ja, waar de arbeiders
zijn. En welke van deze taken is de
beste? Ik herhaal wat ik jullie al
eerder heb gezegd: het werk dat met
de meeste liefde voor God wordt
gedaan, is van grotere waarde.
Wanneer je werkt en je vriend,
collega of buurman zodanig helpt dat



zij het niet merken, genees je hen;
dan ben je Christus die geneest; dan
ben je Christus die zonder schroom
of afkeer leeft, samen met hen die
genezing nodig hebben, zoals ieder
van ons op elk moment nodig kan
hebben.” (Bijeenkomst in het
Coliseum Theater, Buenos Aires, 23-
VI-1974)

“Denk je dat het van dwaasheid
getuigt om te beweren dat we,
midden in de wereld, heilig kunnen
en moeten zijn? Of we nu ijscoman,
restaurantmedewerker,
bankdirecteur, professor, boer of
portier zijn? Allemaal zijn we
geroepen tot

heiligheid!” (Bijeenkomst in Sdo
Paulo, 30-V-1974, geciteerd in S.
Bernal, Msgr. Jozefmaria Escriva de
Balaguer; A Profile of the Founder of
Opus Dei, Scepter, Londen 1977).

Beide teksten, vooral de tweede,
ontwikkelen het universele karakter



van de roeping tot heiligheid door
rechtstreeks te verwijzen naar een
verscheidenheid aan activiteiten,
beroepen en ambachten. Als iedere
vorm van eerlijk werk geheiligd kan
worden en een plaats van
ontmoeting met God kan zijn, dan is
de roeping tot heiligheid even
universeel als alomvattend, omdat zij
tot uiting komt in de talloze facetten
van de werkende wereld, uitgevoerd
door mannen en vrouwen van alle
tijden.

De overtuiging van de heilige
Jozefmaria dat de stichting van de
nieuwe organisatie, iets waartoe hij
zich geroepen voelde, de tand des
tijds zou doorstaan, was gebaseerd
op een eenvoudige maar diepgaande
zekerheid: aangezien werken de
natuurlijke toestand van de mens is,
zal de heiliging van het werk ten alle
tijde mogelijk zijn. Het zal altijd
mogelijk zijn om in de
omstandigheden van het alledaagse



bestaan in de aanwezigheid van God
te leven en lief te hebben.

Hij stelt geen voor leken aangepaste
weg voor, die bij andere vormen van
christelijk getuigenis die, op grond
van een specifieke wijding of
canonieke geloften, een totale
toewijding aan contemplatief gebed
en verschillende vormen van
afzondering van de wereld vereisen.
De heilige Jozefmaria wist dat hij
zich richtte tot mensen,
ondergedompeld in wereldlijke
activiteiten. Ook zij kunnen een hoge
mate van intens gebedsleven en
eenheid met God bereiken. Dit blijkt
bijvoorbeeld door het herhaaldelijk
gebruik van het bijvoeglijk
naamwoord ‘contemplatief’ en de
uitdrukking ‘contemplatieve zielen
midden van de wereld’ (cf. De Voor,
nr. 497; De Smidse, nrs 738, 740), als
verwijzing naar het gewone leven
van werkenden. Arbeiders, moeders,
wetenschappelijk onderzoekers en



kunstenaars kunnen dezelfde diepte
van gebed bereiken als een
contemplatieve religieus die een uit
de wereld onttrokken levenswijze
aanneemt:

Door zijn Werk in de huidige tijd tot
stand te brengen heeft onze Heer
gewild dat deze waarheid nooit meer
onbekend of vergeten zou raken: dat
iedereen de plicht heeft zichzelf te
heiligen, en dat de meerderheid van
de christenen zichzelf in de wereld
moet heiligen door middel van hun
gewone werk. Daarom zal het Werk
blijven bestaan zolang er mannen en
vrouwen op aarde zijn. Het
fenomeen zal voortbestaan dat
mensen in elk beroep en elke
bedrijfstak, heiligheid zoeken in hun
staat, hun beroep of bedrijfstak, door
contemplatieve zielen te zijn midden
in de wereld.” (Brief 3, nr. 92)

Werk, een plaats van missie



Deskundige arbeidssociologen
verwachten dat ongeveer een derde
van de kinderen die in deze tijd in
ontwikkelde landen worden geboren,
banen zullen hebben die nu nog niet
bestaan. De dynamiek van het
sociale leven zal de komende jaren
nieuwe beroepen creéren, nog
voordat die kinderen de
arbeidsmarkt betreden. Ondanks
deze snelle veranderingen die onze
tijd kenmerken, zijn wij ervan
overtuigd dat de leer van de heilige
Jozefmaria over de heiliging van de
arbeid nog steeds volledig relevant
is; ze heeft immers betrekking op de
persoon die werkt, en niet op het
specifieke soort werk dat hij doet.

Het geestelijke profiel dat door de
stichter van het Opus Dei in zijn
prediking is geschetst voor
christenen die ondergedompeld zijn
in de realiteiten van de wereld, biedt
in feite duidelijke antwoorden op
veel van de onzekerheden waarmee



we vandaag de dag worden
geconfronteerd.

In de hedendaagse wereld wordt
werk vaak gezien als een obstakel
dat mensen ervan weerhoudt tijd te
besteden aan zichzelf, hun gezin of
persoonlijke interesses. Het leven,
het echte leven, lijkt pas te beginnen
als de werkdag voorbij is.
Karakteristiek voor deze visie is het
contrast tussen weekdagen en het
weekend: werkdagen worden
doorstaan in afwachting van het
weekend; de lange maanden van
werken worden doorstaan vanwege
de verlichting die vakanties bieden.
Zelfs mensen die het christelijk
geloof belijden, zijn geneigd te
denken dat ze zich pas na het werk
aan anderen kunnen wijden, aan
apostolische initiatieven kunnen
deelnemen, kunnen bidden en hun
innerlijk leven kunnen cultiveren.



Hoewel deze perceptie een kern van
waarheid bevat — zowel omdat werk
tijd en energie vraagt die niet aan
andere activiteiten kan worden
besteed, als omdat veel werknemers
in omstandigheden werken die de
mens onwaardig zijn - is de
impliciete conclusie dat het
geestelijke leven, de relatie met God
en de zorg voor anderen alleen
buiten de werkomgeving tot bloei
komen, in ruimtes die losstaan van
het gewone leven. Steden lijken deze
logica te versterken door hun
inwoners ertoe aan te zetten
alternatieve plaatsen te zoeken voor
ontspanning, bezinning en zingeving.

In overeenstemming met het
evangelie — Jezus predikte zowel in
steden als op het platteland, werkte
met zijn handen en was welbekend
met de omstandigheden waarin
mensen werk verrichten — bood de
prediking van de heilige Jozefmaria
een andere visie voor het leven. Hij



onderwees eenheid van leven en de
heiliging van alledaagse zaken: we
vinden God in de uitoefening van
onze dagelijkse activiteiten; werk
staat het gebed niet alleen niet in de
weg, maar kan zelfs tot gebed
worden; het krijgt een plaats op het
altaar, naast de Eucharistie.
Christelijke inzet, apostolaat en de
menselijke en geestelijke groei van
de samenleving vinden vaak plaats
door middel van werk.

Dit betekent niet dat deze
doelstellingen niet ook buiten de
context van het werk kunnen
worden nagestreefd, zoals we
allemaal uit eigen ervaring weten.
Maar het zegt ons wel dat werk het
leven of de missie van christenen
niet in de weg staat. Integendeel, voor
veel mensen is het de plek waar dat
leven en die missie op natuurlijke
wijze tot uiting komen en worden
gevoed.



Veel van onze tijdgenoten zien werk
als een spiegel waarin ze hun eigen
beeld kunnen projecteren, waardoor
professionele toewijding een vorm
van zelfbevestiging wordt.
Professionele prestaties worden een
visitekaartje voor de wereld, een
bewijs van eigenwaarde. Aan de
andere kant maken mislukkingen
niet alleen verdrietig, maar kunnen
ze iemand zelfs buitenspel zetten.

Wanneer werk wordt gezien als de
bevoorrechte ruimte voor
persoonlijke zelfbevestiging, kunnen
we het gemakkelijk gaan
"aanbidden", zelfs tot het punt dat we
bereid zijn onze tijd, gezondheid en
interpersoonlijke relaties ervoor op
te offeren. Op dat moment wordt
werk, bewust of onbewust, een
afgod. In werkelijkheid zijn wij zelf
die afgod.

Zelfs technologische hulpmiddelen
kunnen afgoden worden als ze niet



gericht zijn op het dienen van
anderen en het algemeen belang. Het
is geen toeval dat een recent
document van de Heilige Stoel,
Antiqua et nova (2025), over
kunstmatige intelligentie, juist voor
dit risico waarschuwt. Het
waarschuwt ons ervoor onze diepste
verwachtingen (het verlangen naar
relaties, zekerheden, veiligheid...) in
deze technologieén te leggen, omdat
dat hetzelfde zou zijn als ze tot
technologisch idool te maken (cf.
Antiqua et nova, nr. 105).

Verre van die idolate visie helpt een
samenhangende kijk op werk, zoals
het Evangelie voorstelt en de heilige
Jozefmaria in onze tijd opnieuw wist
te duiden en uit te dragen, ons om de
ware orde van de doelen van het
menselijk streven helder te houden:
alleen God verheerlijken, onze
naaste dienen en het welzijn van de
samenleving bevorderen. Maar het
betekent ook het kruisoffer



aanvaarden, bovenal op God
vertrouwen en niet op menselijke
zekerheden.

De stichter van het Opus Dei spoorde
ons aan om goed, bekwaam en
professioneel te werken,
oppervlakkigheid en ondoordachte
oplossingen te vermijden, en
benadrukte dat dit niet alleen een
noodzakelijke voorwaarde was om
ons werk als een welgevallig offer
aan God aan te bieden, maar ook een
transformerende kracht die veel van
de kwalen van onze tijd kan genezen.

In een tijdperk waarin haast de
overhand heeft op reflectie, brengt
de obsessie met resultaten tegen elke
prijs het professionalisme en het
respect voor procedures en wetten in
gevaar. Angst en emotie vervangen
vaak een kalme en beredeneerde
analyse van de dagelijkse realiteit.
De oproep om goed werk te leveren —
ook al kost dat tijd en moeite —is dus



een uitnodiging van bovenaf. Vanuit
dit perspectief krijgen succes en
mislukking een nieuwe betekenis.

Competentie, professionaliteit en
studie beschermen ons werk niet
alleen tegen fouten, maar
voorkomen ook schade aan anderen
en verspilling van middelen. Mensen
leren goed te werken is ongetwijfeld
één van de grootste diensten aan de
samenleving, maar 00k aan de Kerk;
die niet immuun is voor klerikalisme
wanneer er een gebrek is aan
vaardigheden of onvoldoende kennis
van de werkelijkheid en de
dynamiek van de wereld.

Ten slotte geeft het begrip van
menselijk werk als deelname aan
schepping en verlossing — een
terugkerend idee in de geschriften
van de heilige Jozefmaria — ons een
diep evenwichtig beeld van
vooruitgang. Zo erkennen we
technologie als een legitieme



uitdrukking van creativiteit en de
spirituele dimensie van de mens,
geschapen naar het beeld en de
gelijkenis van God.

Vanuit dit perspectief kunnen
technisch-wetenschappelijke
vooruitgang en persoonlijke
ontwikkeling niet als tegengestelde
krachten worden gezien. Technologie
en ethiek, wetenschap en wijsheid
kunnen - en moeten — harmonieus
samenwerken. Het christelijke leven
weerspreekt het idee dat we ‘minder
wetenschap en meer menselijkheid’
nodig hebben, want het is mede door
wetenschap en kennis dat de
mensheid groeit.

De autonomie en vrijheid waarmee
de mannen en vrouwen in deze
wereld richting geven aan de
vooruitgang, zoals de heilige
Jozefmaria zou zeggen, zijn niet
absoluut, maar betrekkelijk;
uitgeoefend als kinderen van God,



zich bewust van hun roeping om te
dienen. Regeren dienen in het
Koninkrijk van Christus. Wanneer
werk werkelijk wordt geinspireerd
door naastenliefde en een geest van
dienstbaarheid, wordt
wetenschappelijke vooruitgang echte
menselijke vooruitgang.

Deze serie wordt gecoordineerd door
professor Giuseppe Tanzella-Nitti, in
samenwerking met medewerkers,
waarvan enkele professor zijn aan de
Pauselijke Universiteit van het Heilig
Kruis (Rome).

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-6-
werk-de-natuurlijke-toestand-van-de-
mens/ (1-2-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-6-werk-de-natuurlijke-toestand-van-de-mens/
https://opusdei.org/nl-be/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-6-werk-de-natuurlijke-toestand-van-de-mens/
https://opusdei.org/nl-be/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-6-werk-de-natuurlijke-toestand-van-de-mens/
https://opusdei.org/nl-be/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-6-werk-de-natuurlijke-toestand-van-de-mens/

	Op Weg naar het Eeuwfeest (6): Werk, de natuurlijke toestand van de mens

