
opusdei.org

Op weg naar het
eeuwfeest (1):
Roeping, missie en
charisma

In deze periode van
voorbereiding op het
eeuwfeest, die is begonnen met
de regionale bijeenkomsten,
nodigt de prelaat ons uit om na
te denken over de identiteit, de
geschiedenis en de missie van
het Opus Dei. Deze reeks wil het
charisma verder verdiepen
door de aandacht te richten op
een van zijn wezenlijke
aspecten: de heiliging van de
arbeid. Dit eerste artikel
onderzoekt de eigen plaats van



het Werk binnen de Kerk en
werkt de begrippen roeping en
missie uit in de context van het
gewone leven.

26-1-2025

I. Roeping, missie en charisma

In het begin was het Woord. Alles
werd geschapen in het Woord en
door het Woord. God roept alle
dingen tot bestaan.

Het leven van God is een leven van
interpersoonlijke relaties. De
goddelijke omgang (generatie en
bezieling) is gericht op persoonlijk
bestaan: de Zoon is verwekt door de
Vader en de Heilige Geest komt voort
uit zowel de Vader als de Zoon.
Wanneer God schept, volgt Hij
dezelfde logica: Hij verlangt naar
persoonlijke wezens voor Zich,



gemodelleerd naar de Zoon en
geschapen uit liefde. God roept het
hele universum tot bestaan omdat
Hij wil dat persoonlijke wezens deel
hebben aan zijn leven, vrije wezens
die in staat zijn om Hem te kennen
en Hem lief te hebben.

In zekere zin is de hele wereld het
resultaat van een roeping. Ieder van
ons is persoonlijk tot bestaan
geroepen, met zijn eigen gezicht,
stem en ogen. Ieder van ons staat als
zijn eigen ‘ik’ voor de goddelijke ‘U’.
Daarom heeft God de wereld
geschapen – omdat Hij aan ieder van
ons heeft gedacht.

Roeping: van onrust naar vreugde

Het woord ‘roeping’ is warm en
vaderlijk, niet afstandelijk, maar
vertrouwd. Het is een woord voor
iedereen, een woord dat onthult,
roept en uitnodigt. In feite kan de
hele heilsgeschiedenis worden
gezien als een doorlopende



geschiedenis van roepingen;
onophoudelijke oproepen van God
aan mannen en vrouwen in
verschillende tijden en op
verschillende plaatsen, aan heersers
en gewone mensen, aan hele steden,
aan volkeren en hun nakomelingen.

De prediking van de heilige
Jozefmaria brengt ons dichter bij dit
idee van roeping en onthult de
grootsheid en universaliteit ervan.
Vóór het Tweede Vaticaans Concilie,
toen roeping misschien nauwer werd
opgevat, bracht de stichter van het
Opus Dei het ter sprake. Hierdoor
herstelde hij de leer van vele heiligen
en sprak hij duidelijk over roeping
als iets voor alle mensen.

In eerste instantie kan het woord
‘roeping’ in De Weg of in de
homilieën van de heilige Jozefmaria
enige verbazing hebben gewekt,
misschien zelfs vermengd met
onrust. Maar kort daarna leidde het



tot vreugde. Roeping, zoals hij het
uitlegde, verwees naar het gewone
leven: studeren, werken,
vriendschap, familie, culturele
bezigheden en alle beroepen. Op
deze manier opgevat, belichtte
roeping het belang van wat anders
onbeduidend zou lijken. Dankzij
deze boodschap werd het woord
‘roeping’ voor velen een vertrouwde,
toegankelijke term, vol vaderlijke
zorg.

“Onze roeping onthult ons de zin van
ons bestaan. Het betekent dat we,
door het geloof, overtuigd raken van
de reden van ons leven op aarde. Ons
leven, het heden, verleden en de
toekomst, krijgt een nieuwe
dimensie, een diepte die we
voorheen niet waarnamen. Alle
gebeurtenissen vallen nu in hun
ware perspectief: we begrijpen waar
Onze Lieve Heer ons naartoe wil
brengen en we voelen ons volkomen
opgenomen door de taak die ons is



toevertrouwd” (Christus komt langs,
nr. 45).

Niemand wordt uitgesloten

Veel mensen die de prediking van de
heilige Jozefmaria hebben gehoord,
waren verrast door zijn nadruk op
het feit dat mensen niet altijd hun
positie in het leven, hun werk of hun
gezinsomstandigheden hoeven te
veranderen om Gods roepstem te
beantwoorden. Deze roep komt vaak
precies waar we zijn, in de gewone
context van het dagelijks leven. Ze
kan zelfs onverwacht komen, terwijl
we aan het werk zijn.

De manier waarop de heilige
Jozefmaria over roeping sprak, was
geworteld in een diep bijbels kader,
waarin de concrete, bijzondere
waarde van een algemeen
theologisch concept werd
gespecificeerd: God roept ieder mens
om Hem te kennen en lief te hebben.
We zijn allemaal geroepen tot



vereenzelviging met zijn Zoon en
deelname aan zijn Geest. Daarom
bestaan we, allen inbegrepen, zonder
uitzondering: de gezonde en de
zieke, de rijke en de arme, arbeiders
en intellectuelen, zij die begiftigd zijn
met vele talenten of slechts voor
bepaalde activiteiten.

De roeping om onze Schepper te
kennen en lief te hebben, op zijn
mensgeworden Zoon te lijken –
omdat we in Christus geschapen zijn
– heeft een naam: de roeping tot
heiligheid, tot deelname aan het
goddelijke leven. God is de enige
Heilige. Ieder mens ontvangt deze
roeping, of hij nu al tot het volk van
God, de Kerk, behoort of de Kerk nog
niet kent. Ieder van ons is gemaakt
om er deel van uit te maken. God
roept iedereen, zonder iemand uit te
sluiten, om deel te nemen aan zijn
leven. Jezus vergoot zijn bloed, stierf
aan het kruis en verrees zodat onze
goddelijke afstamming, verduisterd



en bijna verloren door de zonde,
hersteld en hervonden kon worden
in Hem.

Als God roept, is dat altijd met een
missie in gedachten. Hij roept om
ons een taak toe te vertrouwen. We
zien dit duidelijk geïllustreerd door
de hele heilsgeschiedenis heen. God
richt zijn woord tot ieder mens: "Ga,
doe dit; handel naar wat ik je zal
laten zien; verlaat dit land; spreek in
mijn naam; ga naar de plaats die ik je
zal laten zien..." Het is alsof Hij zegt:
"Ik heb jullie hiervoor geschapen!" In
zekere zin zijn al deze specifieke
missies manifestaties van de
oorspronkelijke missie die de
Schepper in Genesis aan de
mensheid toevertrouwde: God de
Heer nam de mens en plaatste hem in
de tuin van Eden om die te bewerken
en te beheren (Gen. 2:15).

De universele roeping tot heiligheid
gaat gepaard met een even



universele missie: gelijkvormig
worden aan het beeld van de Zoon,
liefhebben met broederlijke en
kinderlijke liefde en de zonde
verwerpen. Gelijkvormig zijn aan de
Zoon betekent deelnemen aan zijn
missie, namelijk een wereld die door
de zonden van de mensen ontregeld
is, opnieuw ordenen en in de Heilige
Geest terugbrengen naar de Vader.
Bij deze missie hoort ook een
verhaal. Terwijl de roeping vraagt
om een onmiddellijke, specifieke
reactie, ontvouwt de vervulling van
een zending in de geschiedenis, als
we groeien tot wat we geroepen zijn
te zijn en helpen de wereld te
veranderen naar Gods plan.

Een specifieke missie in de Kerk

Toen God de wereld schiep, opende
Hij de geschiedenis voor de
mogelijkheid om zending te
ontvangen. Het Woord is door de
Vader naar de wereld gezonden om



de menselijke natuur aan te nemen,
met de opdracht om de schepping te
voltooien, de mensheid van de zonde
te verlossen en ons als kinderen van
God in onze volle waardigheid te
herstellen. De Heilige Geest wordt
door de Vader en de Zoon de wereld
en de geschiedenis in gestuurd met
de missie om gelovigen gelijkvormig
te maken aan de Zoon en hen te
verzamelen in het Lichaam van
Christus. De Kerk wordt geboren uit
deze twee zendingen en is in zekere
zin hun voortzetting in de
geschiedenis (vgl. Lumen Gentium,
nr. 2-4). De hele Kerk is geroepen en
gezonden: geroepen door de
prediking van Gods Koninkrijk door
Jezus, en na de verrijzenis gezonden
naar alle volken om het Evangelie te
onderwijzen aan alle mensen en hen
te dopen in de naam van de Vader,
de Zoon en de heilige Geest.

De Kerk bestaat en leeft voor deze
missie. De verschillende missies die



de Heilige Geest door de geschiedenis
heen inspireert hebben deze missie
tot doel. Zo divers en mooi als
bloemen zijn ook de missies die God
heeft toevertrouwd aan vele heiligen,
talloze christelijke gemeenschappen,
leken en priesters, religieuze
mannen en vrouwen: missies die
hebben bijgedragen en nog steeds
bijdragen aan de ene missio
Ecclesiae.

"De tuin van de Heer, broeders,
omvat – ja, die omvat werkelijk – niet
alleen de rozen van de martelaren,
maar ook de lelies van de maagden,
de klimop van de gehuwden en de
viooltjes van de weduwen. Er is geen
mens, mijn geliefden, die aan zijn
roeping hoeft te twijfelen; Christus
heeft voor allen geleden. Er staat
heel waarlijk over Hem geschreven: 
Hij die wil dat alle mensen gered
worden en tot de kennis van de
waarheid komen (1 Tim
2,4)" (Augustinus, homilie 304: Preek



over de heilige Laurentius de
Martelaar).

Als we het leven van de heilige
Jozefmaria leren kennen en naar zijn
prediking luisteren, begrijpen we dat
ook hij een specifieke zending van
God heeft ontvangen – altijd in de
Kerk en met de Kerk. Door hem
heilig te verklaren en als voorbeeld
te stellen voor de gelovigen, heeft het
leergezag van de Kerk de zending die
de heilige Jozefmaria heeft
ontvangen, erkend als deel van de
eigenlijke zending van de Kerk.

Kort na het begin van zijn
priesterlijke werk bedacht de heilige
Jozefmaria een naam voor de missie
die hij van God had ontvangen, zodat
zijn geestelijke zonen en dochters
deze in de geschiedenis zouden
kunnen voortzetten: Opus Dei, het
Werk van God, operatio Dei. Hij
benadrukte dat het initiatief bij God
lag en begon erover te spreken als



een nieuwe stichting waarbij hij 2
oktober 1928 kon duiden als "de dag
waarop de Heer zijn werk
stichtte" (Persoonlijke
aantekeningen, nr. 306, 2-10-1931).

Hoe breed en algemeen een missie
geïnspireerd door de Heilige Geest in
de menselijke geschiedenis ook mag
zijn – en de missie van het Opus Dei
is dat zeker, tot op het punt dat de
heilige Jozefmaria hem beschreef als
een ‘oeverloze zee’ – elke nieuwe
stichting zal altijd een
onderscheidend kenmerk hebben dat
haar doel rechtvaardigt.

Op zoek gaan naar dat
onderscheidend kenmerk, het
specifieke van een missie of een
nieuwe stichting, betekent niet ze te
gescheiden van andere initiatieven
die geïnspireerd zijn door de heilige
Geest, maar ze beter te begrijpen.
Daarom kan het specifieke van het
Opus Dei niet gedefinieerd worden



door het af te zetten tegen wat
anderen wel doen of niet doen, door
verschillen te benadrukken of
actieterreinen te verdelen. Het
unieke van hen die werken in de
wijngaard van de Heer moet worden
benadrukt zonder ooit de ene missie
van de Kerk uit het oog te verliezen,
in een geest van eenheid die
gemeenschap zoekt.

Bij elke nieuwe stichting is er een
delicaat evenwicht tussen wat er
specifiek aan is en traditie, tussen
wat nieuw is (of lijkt) en wat in de
christelijke boodschap
noodzakelijkerwijs hetzelfde moet
blijven. Er zijn taken die de Kerk in
haar leven en traditie erkent als
essentieel voor de zending die zij van
Christus heeft ontvangen.
Bijvoorbeeld: het volk van God
aansporen tot heiligheid en
gelijkvormigheid met Jezus Christus,
iedereen leren een persoonlijke en
kinderlijke relatie met God te



hebben, de eucharistie in het
centrum van het leven van de
gelovigen plaatsen, de
beschikbaarheid van priesters voor
het sacrament van verzoening
bevorderen, de sacramenten
toedienen zodat ze hun vruchten
zullen afwerpen, alle gedoopten
eraan herinneren dat ze apostelen
zijn in een wereld die opnieuw
geëvangeliseerd moet worden, het
onderricht van herders, concilies en
vooral van de Paus bekend maken...

Hoe kunnen we het geloof van de
heilige Jozefmaria van een eeuw
geleden begrijpen, die leidde tot de
stichting van het Opus Dei, en hoe
begreep hij het nieuwe dat het Opus
Dei bracht? Hiertoe willen we in de
jaren die voorafgaan aan het
eeuwfeest van de stichting van Opus
Dei (1928-2028), ons begrip van de
specifieke elementen die de missie
van het Opus Dei kenmerken
opnieuw bekijken en verdiepen, en



opnieuw de charismatische gaven
onderzoeken die God aan zijn leden
schonk en nog steeds schenkt, zodat
deze missie kan worden vervuld.

"De wereld door middel van werk
tot God brengen"

Veel van H. Jozefmaria's geschriften
richten zich op de doelstellingen van
de nieuwe stichting. Hoewel deze
doelen algemeen lijken, dragen ze bij
aan het algemene goed van de Kerk,
de heiliging van zielen en de
christelijke transformatie van de
wereld. Deze doelen wijzen echter
ook op een specifieke, unieke missie
die het hele bestaan verlicht van
degenen die deze goddelijke roeping
ontvangen. Als we het in één zin
zouden moeten uitdrukken, zou die
missie kunnen worden omschreven
als "de wereld door het werk tot God
ordenen" of, iets gedetailleerder:
"aardse werkelijkheden
transformeren door ze te bekronen



met het kruis van Jezus, zodat,
gezuiverd van zonde, alle menselijke
activiteiten van binnenuit kunnen
worden geheiligd en de vorm van
Christus aannemen". De H.
Jozefmaria legde uit dat de leden van
het Werk "zichzelf zullen heiligen,
anderen zullen heiligen en de wereld
zullen heiligen" in die missie.
Priesters en leken dragen beiden bij
aan deze zending, maar met een
precieze structuur: de priesters zijn
geroepen om de leken te dienen,
aangezien deze zending rechtstreeks
en onmiddellijk betrekking heeft op
de lekengelovigen (vgl. Tweede
Vaticaans Concilie, Lumen gentium,
nrs. 31, 36).

"Dit is het geheim van de heiligheid
die ik al zoveel jaren verkondig. God
heeft ons allemaal geroepen Hem na
te volgen. Hij heeft jou en mij
geroepen om midden in de wereld —
en we blijven gewone alledaagse
mensen!— Christus, onze Heer, een



plaats te geven in het brandpunt van
al onze eerlijke, menselijke
bezigheden. Nu zal je nog beter
begrijpen, dat als een van jullie niet
van zijn werk houdt, van werk dat
hem past, als hij zich niet waarachtig
betrokken voelt bij een van die
nobele, aardse bezigheden om die te
heiligen, als hij geen roeping tot een
beroep heeft, dat hij dan nooit zal
kunnen doordringen in de
bovennatuurlijke kern van de leer
die deze priester uiteenzet. Want een
noodzakelijke voorwaarde zou hem
ontbreken: werker te zijn (Vrienden
van God, nr. 58).

Het noemen in de Preces (Gebeden)
van het Opus Dei van de voorbede Ad
sanctum Josephmariam, conditorem
nostrum, die de essentie van zijn
boodschap in een paar regels
samenvat, geeft een centraal belang
aan de heiliging van het werk en
specificeert de apostolische en
missionaire dimensie ervan: 



Intercede pro filiis tuis, ut fideles
spirítui Operis Dei, laborem
sanctificemus et animas Christo
lucrifacere quaeramus.

Alle andere aspecten van het
christelijk perspectief die Jozefmaria
in de nieuwe stichting belicht zag,
lijken rond de as van het werk in
Christus te draaien: de mogelijkheid
om God te vinden en heiligheid te
zoeken in het gewone leven; de
universele oproep tot heiligheid; de
navolging van het verborgen leven
van Jezus en de heilige Familie van
Nazareth; een speciale devotie voor
St. Jozef, ambachtsman en arbeider,
zodanig dat de leden van het Werk
hun toewijding aan het Opus Dei
hernieuwen op zijn feestdag;
goddelijke kindschap als deelname
aan de zending van de Zoon om alle
dingen met de Vader te verzoenen
door de Geest; het apostolaat van
vriendschap en vertrouwen dat de
leden van deze instelling geroepen



zijn uit te oefenen met collega's en in
hun sociale banden; het duurzame
karakter van het Opus Dei, zolang er
mensen op aarde werken... Al deze
aspecten weerspiegelen een
fundamenteel licht waarin een
nieuw begrip van de goddelijke
dimensie van mensenwerk centraal
staat.

Is het specifieke van deze missie,
zoals hierboven geschetst, het
charisma van het Opus Dei? Wat is
de relatie tussen roeping, missie en
charisma? In de heilige Schrift en de
geschiedenis van de Kerk heeft de
term 'charisma' een brede betekenis.
Het verwijst echter in de eerste
plaats naar een "gave van God voor
een zending". In die zin gaat de
dynamiek van roeping-missie vooraf
aan het begrip charisma. Het Woord
van God roept op om een missie toe
te vertrouwen; vervolgens schenkt
God de nodige charisma's en gaven
om die te vervullen. In het gewone



taalgebruik gebruiken we soms het
woord 'charisma' om te verwijzen
naar de gratuïteit, het om niet
krijgen van een missie of een
bepaalde spiritualiteit, om aan te
geven dat het een gave van de Geest
is, een goddelijk initiatief: het is God
die inspireert, roept, genade schenkt,
bijstaat, leidt en liefdevol zoekt naar
het antwoord van de mens.

"Wanneer God Onze Heer een werk
plant ten behoeve van de mensen,
denkt Hij eerst aan de mensen die Hij
als instrumenten zal gebruiken... en
Hij deelt de gepaste genaden aan hen
mee. Deze bovennatuurlijke
overtuiging van de goddelijkheid van
het streven zal ons uiteindelijk zo'n
enthousiasme en intense liefde voor
het Werk geven, dat jullie je
uitermate gelukkig zullen voelen om
jezelf op te offeren om het tot bloei te
zien komen" (Instructie, 19-3-1934,
nrs. 48-49).



God schenkt genade en de
charismatische gaven van de Geest
aan mensen om de zending te
vervullen waartoe wij allen geroepen
zijn: heiligheid en identificatie met
Christus. God schenkt diegenen die
Hij roept tot een bepaalde zending of
pastoraal doel in de Kerk alle
passende en charismatische gaven
die nodig zijn om het uit te voeren.
Als we het specifieke charisma van
een nieuwe stichting willen
herkennen, inclusief het Opus Dei,
moeten we nadenken over haar
missie, zoals haar stichter die
beschreef.

We mogen bovendien niet vergeten
dat demissie van het Opus Dei
voorafgaat aan de instelling. In
principe is deze missie verenigbaar
met verschillende canonieke
institutionele vormen, huidige of
toekomstige, zolang ze de uitvoering
mogelijk maken van wat God vroeg
van haar stichter: het zoeken naar



heiligheid en de volheid van
goddelijke filiatie te midden van de
wereld door de uitoefening van het
gewone werk, het ordenen van alle
menselijke activiteiten naar God en
ze te transformeren om ze de forma
Christi te geven.

Ten slotte is het begrijpen en
uitdiepen van de missie van het Opus
Dei een taak die in zekere zin
onuitputtelijk is, omdat het een
authentiek theologisch gegeven is
met God als auteur. Het is een missie
die openstaat voor de geschiedenis
en bezield is door de scheppende
heilige Geest, en daarom in staat om
verschillende tijdperken en situaties
van input te voorzien: het is een
charisma dat door de geschiedenis
heen door veel mensen in
verschillende omstandigheden
belichaamd zal worden. De
pneumatologische dimensie van een
missie duidt de manier van zijn en
leven van hen die haar belichamen,



het wijst op het identificeren van een
geest in plaats van ‘de letter’.
Daarom heeft het Opus Dei een geest,
de geest van het Werk.

Het verkennen van de betekenis van
deze missie en deze geest, zoals de
heilige Jozefmaria die zag in zijn
persoonlijke meditatie en doorgaf in
zijn prediking, zal het onderwerp
zijn van het volgende artikel.

Deze serie wordt gecoördineerd door
Prof. Giuseppe Tanzella-Nitti samen
met enkele professoren van de
Pauselijke Universiteit van het Heilige
Kruis (Rome).

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

https://opusdei.org/nl-be/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-1-roeping-missie-en-charisma/


be/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-1-
roeping-missie-en-charisma/ (1-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-1-roeping-missie-en-charisma/
https://opusdei.org/nl-be/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-1-roeping-missie-en-charisma/

	Op weg naar het eeuwfeest (1): Roeping, missie en charisma

