
opusdei.org

Thema 5: Gods
Voorzienigheid

Het is legitiem om je af te
vragen of goddelijke
interventies in onze wereld
mogelijk en effectief zijn. De
dagelijkse aanvaarding van de
voorzienigheid is een daad van
theologische hoop, die de
verantwoordelijke uitoefening
van vrijheid niet uitsluit, als
deel van Gods plan. De
voorzienigheid leidt de christen
naar een houding van
kinderlijk vertrouwen in God in
alle omstandigheden.



5-10-2025

1. Inleiding: kan God ingrijpen in
de geschiedenis?

Sommige religieuze praktijken
kunnen een echte vervorming zijn
van Gods voorzienigheid in de Bijbel.
Als alles goed gaat, denken de meeste
mensen vrijwel niet aan God. Maar
wanneer ze de moeilijkheden
ervaren die het leven met zich
meebrengt, wenden ze zich tot God
alsof Hij hen vergeten is, geven ze
Hem de schuld van het kwaad dat
hen overkomt en eisen ze Zijn
dringende tussenkomst. Dit is de
opvatting van een God die “gaten
dicht”, een karikatuur van de God die
in de Schrift wordt geopenbaard.

Maar naast deze karikaturen vinden
veel mensen het tegenwoordig
legitiem om de mogelijkheid en



effectiviteit van goddelijke
interventie in onze wereld in twijfel
te trekken. Voor sommigen kan God
principieel niet tussenbeide komen,
want toen Hij de wereld eenmaal had
geschapen, trok Hij Zich eruit terug,
omdat de wereld op zichzelf
functioneert met zijn eigen wetten.
Anderen beweren dat God op
bepaalde momenten ingrijpt, vooral
wanneer de loop der gebeurtenissen
gecorrigeerd moet worden. Weer
anderen denken dat God
voortdurend handelt in een
kwetsbare en corrupte schepping.
Het juiste antwoord moet de almacht
van de Schepper verzoenen met de
autonomie en vrijheid van Zijn
schepselen.

2. Voorzienigheid en behoud

De schepping is nog niet voltooid.
God schiep de wereld in statu viae,
dat wil zeggen, wijzend naar een
uiteindelijk doel dat nog bereikt



moet worden. “Bij de schepping laat
God Zijn schepsels niet aan zichzelf
over. Hij geeft hen niet alleen het zijn
en het bestaan, maar Hij houdt hen
ook voortdurend in stand. Hij geeft
hen de mogelijkheid om te handelen
en leidt hen naar hun
doel” (Catechismus, 301).

De Heilige Schrift vergelijkt Gods
handelen in de geschiedenis met Zijn
scheppend handelen (vgl. Jes 44,24;
45,8; 51,13). De wijsheidsliteratuur
maakt expliciet wat God doet door
Zijn schepselen in stand te houden.
“Hoe zou iets in stand zijn gebleven,
als Gij het niet gewild had, of hoe zou
iets behouden zijn, dat door U niet
was geroepen?” (Wijsh 11,25). De
heilige Paulus gaat verder en schrijft
dit instandhoudend handelen toe aan
Christus: “Hij bestaat voor alles en
alles bestaat in Hem” (Kol 1,17).

De christelijke God is geen
horlogemaker of architect die, nadat



zijn werk af is, het de rug toekeert.
Zulke beelden zijn typerend voor het
deïsme, dat beweert dat God Zich
niet bemoeit met de zaken van deze
wereld. Dit is een verdraaiing van de
ware schepper God, want het scheidt
de schepping drastisch van het
goddelijke behoud en bestuur van de
wereld. Deïsme impliceert een fout
in de metafysische notie van
schepping. Als geschenk van het zijn,
brengt de schepping een
ontologische afhankelijkheid van het
schepsel met zich mee, die
onlosmakelijk verbonden is met zijn
voortzetting in de tijd. Beide vormen
een en dezelfde handeling, zelfs als
we ze conceptueel kunnen
onderscheiden: “Het behoud van de
dingen is geen nieuwe handeling van
God, maar de voortzetting van
dezelfde handeling waardoor Hij ze
het zijn geeft, die zonder beweging of
tijd wordt uitgevoerd.”[1] Het
concept van het behoud van de
dingen in hun wezen is dus de “brug”



tussen Gods scheppende handeling
en het goddelijk bestuur van de
wereld (voorzienigheid). God schept
niet alleen de wereld en houdt deze
in stand, maar “leidt Zijn schepselen
tot de uiteindelijke volmaaktheid,
waartoe Hij ze geroepen heeft” (vgl. 
Compendium, 55).

3. Voorzienigheid in de Bijbel

De Heilige Schrift toont ons Gods
absolute soevereiniteit en getuigt ook
voortdurend van Zijn vaderlijke zorg,
zowel in de kleinste dingen als in de
grote gebeurtenissen van de
geschiedenis (vgl. Catechismus, 303).
Het gezag van de Schepper wordt
uitgedrukt als de bezorgdheid van de
Vader, die zowel “regeert” als “zorgt”
voor de hele schepping.[2] De vroege
geloofsbelijdenissen zinspelen op
Zijn regeren van de schepping met
de Griekse term Pantokrator
(Almachtige Heerser), die moet
worden begrepen in harmonie met



het beeld van de Herder: “De Heer is
mijn herder, het ontbreekt mij aan
niets” (Ps 23,1). Goddelijke zorg en
autoriteit worden voorgezeten door
wijsheid, die “zich met kracht
(fortiter) uitstrekt van het ene einde
van de aarde tot het andere en alle
dingen recht (suaviter)
regeert” (Wijsh 8,1). In het Nieuwe
Testament bevestigt Jezus deze visie
door Zijn handelen en onderricht.
Sterker nog, Hij openbaart Zich als
de “vleesgeworden” voorzienigheid
van God, die als de Goede Herder
zorgt voor de materiële en geestelijke
noden van mensen (Joh 10,11,14-15;
Mt 14,13-14), en leert ons ons over te
geven aan Zijn zorg (Mt 6,31-33; Mt
10,29-31; Lc 12,24-31; Lc 21,18). Zo
laat hetzelfde Woord dat alles heeft
geschapen, in stand houdt en leidt,
wanneer Hij menselijk vlees
aanneemt, ons op een zichtbare
manier Zijn voorzienige zorg zien.



Maar om deze waarheid volledig te
begrijpen, moeten we beseffen dat de
bestemming waartoe we geroepen
zijn, het Koninkrijk van God, een
plan van de Vader is dat voorafgaat
aan de schepping. Want “In Christus
heeft Hij ons uitverkoren voor de
grondlegging der wereld, om heilig
en vlekkeloos te zijn voor Zijn
aangezicht. In liefde heeft Hij ons
voorbestemd Zijn kinderen te
worden door Jezus Christus, naar het
welbehagen van Zijn wil, tot lof van
de heerlijkheid van Zijn genade” (Ef
1,4-6). “De voorbestemming van de
mensheid en de wereld in Christus,
de eeuwige Zoon van de Vader,
verleent aan de hele leer van de
Goddelijke Voorzienigheid een
beslissend soteriologisch en
eschatologisch kenmerk,”[3] plaatst
het op een ander niveau dan eerdere
concepten van bestemming. We zijn
niet gedoemd tot een onverbiddelijk
lot, maar we zijn op weg naar een



ontmoeting met onze Schepper en
Vader.

4. Voorzienigheid en vrijheid

Als we eenmaal de opvatting hebben
uitgesloten dat God niet in de wereld
kan handelen, komen er andere
vragen naar boven. Betekent dit dat
schepselen, in het bijzonder vrije
schepselen, geen ware oorzaken
zijn? Als alles wat er gebeurt
geregeerd wordt door een
liefhebbende God, waarom bestaat
het kwaad dan? Handelt God altijd,
alleen soms, of moeten we ons er
misschien bij neerleggen dat Hij
nooit handelt?

God houdt schepselen zowel in hun
wezen als in hun handelen in stand.
Dingen blijven niet alleen bestaan,
maar bewegen ook in de tijd en
produceren effecten. Spirituele
wezens handelen vrij. Hun werken
zijn van henzelf, niet van God, die
hen niettemin in stand houdt en hun



vrijheid garandeert. Met Thomas van
Aquino is het daarom gepast om de
scheppende causaliteit van God te
onderscheiden van de causaliteit van
schepselen, dat wil zeggen, de eerste
oorzaak van tweede oorzaken.[4] Elk
is een oorzaak voor honderd procent
in zijn eigen orde, en dus is er geen
tegenspraak tussen de erkenning dat
we zonder God niets kunnen doen
(vgl. Joh 15,5) en dat onze daden van
onszelf zijn en niet van God. Dat God
alles bestuurt, betekent niet dat Hij
de autonomie van de schepping niet
respecteert. Het beeld van een
overdreven “bemoeizuchtige” God is
typerend voor benaderingen die
schepping en voorzienigheid door
elkaar halen door de opvatting dat
God voortdurend de loop van de
wereld moet corrigeren. Tegenover
dit beeld staat het deïsme, dat stelt
dat God niet ingrijpt in de
geschiedenis (of hoogstens op
kritieke momenten). De eerste visie
benadrukt Gods voortdurende



interventie in de schepping, terwijl
het deïsme aandringt op goddelijke
transcendentie en de daaruit
voortvloeiende autonomie van de
schepping. De eerste plaatst
schepping en voorzienigheid te dicht
bij elkaar, terwijl de tweede ze te
veel van elkaar scheidt.

Volgens Thomas van Aquino maakt
God, om de wereld te besturen,
gebruik van tweede oorzaken, met
respect voor hun eigen sfeer. Dit
manifesteert Zijn goedheid, die op
schepselen wil vertrouwen om de
schepping naar haar doel te leiden.
[5] Omdat God alles leidt, dienen de
tweede oorzaken op een bepaalde
manier de ontwerpen van de
voorzienigheid. Schepselen, vooral
vrije schepselen, zijn geroepen om
met God samen te werken in de
vervulling van Zijn plan.[6] Dit geldt
allereerst voor de engelen, die de
Schrift voorstelt als speciale
deelgenoten in Zijn voorzienigheid.



“Looft de Heer, gij Zijn engelen,
sterke strijders, volvoerend Zijn
woord, gij die Zijn bevelen moogt
horen” (Ps 103,20).[7] Dit geldt ook
voor de mens, aan wie God de
heerschappij over de materiële
wereld heeft toevertrouwd (vgl. Gen
1,28). Omdat ze vrij zijn, kunnen
engelen en mensen zich ook
verzetten tegen Gods wil of er
tegenin gaan. Maar betekent dit dat
de voorzienigheid niet is vervuld?
Hoe kunnen we dan de
aanwezigheid van het kwaad in de
wereld verklaren?

5. Het kwaad

Als God alles met goedheid schept, in
stand houdt en leidt, waar komt het
kwaad dan vandaan? “Op deze even
klemmende als onvermijdelijke, deze
even smartelijke als mysterieuze
vraag kan niet vlug een afdoend
antwoord gegeven worden. Het
geheel van het christelijk geloof



vormt het antwoord op deze vraag
(…). Er is geen enkel aspect van de
christelijke boodschap dat niet voor
een gedeelte een antwoord is op het
probleem van het
kwaad” (Catechismus, 309).

Daarom moeten we de kwestie van
het kwaad in een wereld die goed
geschapen is door een goede God
recht onder ogen zien. Thomas van
Aquino stelt dat goddelijke
voorzienigheid het kwaad in de
wereld niet uitsluit. God veroorzaakt
het niet, maar Hij onderdrukt ook
niet de werking van tweede
oorzaken, die kunnen falen; het
gebrek in een gevolg van de tweede
oorzaak is daaraan te wijten en kan
niet aan de eerste oorzaak worden
toegeschreven.[8]

Het is gebruikelijk om te zeggen dat
God het kwaad toelaat. Dit betekent
dat het kwaad onderworpen is aan
de voorzienigheid. “De almachtige



God, die oppermachtig goed is, zou in
geen geval toestaan dat er kwaad in
Zijn schepselen zou bestaan, als Hij
niet zo goed en machtig was dat Hij
uit het kwaad zelf het goede zou
kunnen voortbrengen.”[9] Thomas
van Aquino stelt dat God liever het
goede uit het kwade voortbrengt dan
helemaal geen kwaad te laten
bestaan. Het behoort tot Gods
goedheid om kwaad toe te laten en er
meer goeds uit te halen. God is de
“universele voorziener van alle zijn
(universalis provisor totius
entis).”[10]

Door mensen een aandeel in Zijn
voorzienigheid te geven, respecteert
God hun vrijheid, zelfs als ze
verkeerd doen (vgl. Catechismus, 302,
307, 311). Sommige mensen vinden
het verrassend dat God “in Zijn
almachtige voorzienigheid iets goeds
kan laten voortkomen uit de
gevolgen van een
kwaad” (Catechismus, 312). De hele



menselijke geschiedenis kan worden
geïnterpreteerd in het licht van deze
sleutel: “Laat u niet overwinnen door
het kwade, maar overwin het kwade
door het goede” (Rom 12,21).[11]

Vaak lijkt het kwaad sterker dan het
goede. Toch is het moeilijk om af te
komen van de natuurlijke menselijke
neiging om erop te vertrouwen dat
het goede uiteindelijk moet en zal
overwinnen, want de liefde is
krachtiger. Door de geschiedenis
heen maakt de ervaring van het
kwaad de spanning zichtbaar tussen
goddelijke almacht en goedheid, met
als mysterieus antwoord het kruis
van Christus,[12] dat Gods “manier
van zijn” onthult.”

De definitie van het kwaad als een
ontbering, en niet als een constitutief
deel van de wereld, is christelijk. De
stelling dat het kwaad bestaat, maar
geen substantie heeft, overwint het
dilemma van hen die de realiteit van



het kwaad ontkennen in naam van
Gods goedheid en oneindige macht,
en van hen die Gods goedheid en
oneindige macht ontkennen in naam
van de realiteit van het kwaad. De
waarheid van de schepping, in haar
ultieme consequenties, impliceert dat
er geen ontbering is zonder een
wezen dat iets ontnomen wordt,
d.w.z. er is geen kwaad zonder een
goed wezen om het te ondersteunen.
Absoluut kwaad is onmogelijk. Het
goede is fundamenteler en krachtiger
dan het kwade.[13]

Op de vraag “Als God bestaat, waar
komt het kwaad dan vandaan?”
antwoordt Thomas van Aquino: “Als
het kwaad bestaat, dan bestaat God.
Want het kwaad zou niet bestaan als
de orde van het goede, waarvan de
ontbering het kwaad is, zou
verdwijnen. En zo’n orde zou niet
bestaan als God niet bestond.”[14] De
wereld bestaat, ook al is ze
onvolmaakt en bevat ze kwaad;



daarom bestaat God. Het kwaad
heeft een subject nodig om in te
wortelen (er zou geen blindheid zijn
zonder iemand die geen zicht heeft).
Zonder enige paradox wijst het
kwaad op het bestaan van God,
omdat het ons helpt ontdekken dat
het bestaan van een contingent
subject het bestaan van het Absolute
postuleert.

6. Voorzienigheid en christelijk
leven

Als we de Schrift lezen, vinden we
expliciete teksten over de
voorzienigheid, vooral in de
wijsheidsboeken, en ook impliciete
teksten van een historisch en
heilbrengend type. In de laatste
kunnen we de indruk hebben dat
God soms wel en soms niet ingrijpt,
alsof er gaten zijn, momenten
waarop Hij Zich lijkt te verstoppen.
Wat kunnen we hierover zeggen? Is
er een tegenstrijdigheid in de Bijbel?



In feite niet. De Voorzienigheid is
constant, echt en ononderbroken.
Het zijn de mensen die niet altijd
weten hoe ze wat er gebeurt als Gods
voorzienigheid moeten beschouwen.
God manifesteert Zich zowel in wat
goed lijkt te zijn als in het toestaan
van kwaad en lijden. Het Oude
Testament leert ons dat we de sporen
van God in alles moeten zoeken en
vinden, zoals het antwoord van Job
aan zijn vrouw duidelijk maakt
nadat hij kinderen, goederen en
gezondheid had verloren: “Het goede
nemen we wel aan van God, waarom
dan het kwade niet?” (Job 2,10).[15]

De schijnbare ambivalentie van de
voorzienigheid krijgt een definitief
antwoord in de gekruisigde Christus,
“Hij is Gods kracht en Gods
wijsheid” (1 Kor 1,24). “Als we door
geloof deze kracht en deze ‘wijsheid’
ontdekken, bevinden we ons op de
reddende paden van de Goddelijke
Voorzienigheid. De Goddelijke



Voorzienigheid wordt zo onthuld als
God die naast de mens loopt.”[16] Uit
het mysterie van Christus’ passie en
dood, dat het grootste onrecht in de
geschiedenis is, heeft God het
grootste goed getrokken, de
verlossing van de mensheid.

Deze overweging heeft gevolgen voor
de christelijke spiritualiteit. De
wetenschap dat we geregeerd
worden door een Vader en
voorzienige God, en niet door een
blind noodlot, heeft een bevrijdende
werking. De getuigenis van de
heiligen (vgl. Catechismus, 313)
moedigt christenen aan te ontdekken
dat “God in alles het heil bevordert
van hen die Hem liefhebben” (Rom
8,28).[17] De dagelijkse aanvaarding
van de voorzienigheid is een daad
van theologische hoop, die de
verantwoordelijke uitoefening van
vrijheid niet uitsluit, als deel van
Gods plan. Zo leidt het geloof in de
goddelijke voorzienigheid christenen



in elke omstandigheid tot een
kinderlijk vertrouwen in God: met
dankbaarheid voor alle goede dingen
die ze ontvangen en met kinderlijke
overgave in het aangezicht van wat
slecht lijkt, want God haalt uit het
kwaad een groter goed.

Basisbibliografie

Catechismus van de Katholieke Kerk,
302-324; Compendium, 55-58.

H. Johannes Paulus II, Catechese over
de Voorzienigheid, 30 april tot 25 juni
1986.

H. Johannes Paulus II, Ik geloof in
God de Vader. Catechese over de
geloofsbelijdenis (I).

[1] Thomas van Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 104, a. 1, ad 4.



[2] Johannes Paulus II, Algemene
Audiëntie, 14 mei 1986.

[3] Johannes Paulus II, Algemene
Audiëntie, 28 mei 1986.

[4] Thomas van Aquino, Contra
Gentiles, Boek 3, hfdst. 95; idem,
hfdst. 148.

[5] "De goddelijke werking sluit die
van tweede oorzaken niet uit.
Integendeel, de gevolgen die
voortkomen uit de handelingen van
de tweede oorzaken vallen onder de
goddelijke voorzienigheid, aangezien
God zelf het enkelvoudige ordent,
zoals eerder gesteld. Daarom zijn de
tweede oorzaken de uitvoerders van
de goddelijke
voorzienigheid." (Thomas van
Aquino, Contra Gentiles, Boek 3,
hfdst. 77).

[6] Johannes Paulus II, Algemene
Audiëntie, 30 april 1986.



[7] "Deze laatste versregel van Psalm
102 geeft aan dat de engelen op hun
eigen wijze deelnemen aan Gods
heerschappij over de schepping, als
‘machtige uitvoerders van zijn
bevelen’, overeenkomstig het plan
dat door de goddelijke
voorzienigheid is
vastgesteld." (Johannes Paulus II,
Algemene Audiëntie, 30 juli 1986).

[8] Thomas van Aquino, Contra
Gentiles, Boek 3, hfdst. 71; Thomas
gaat uit van de Augustiniaanse
onderscheiding tussen kwaad als
schuld en als straf. Hier spreekt hij
over schuld. Vgl. ook Summa
Theologiae, I, q. 49, a. 2.

[9] Augustinus van Hippo, Handboek
van het geloof, de hoop en de liefde,
3,11.

[10] Thomas van Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 22, a. 2, ad 2.



[11] Johannes Paulus II, Herinnering
en Identiteit, pp. 13–43.

[12] "Op de vraag hoe het kwaad en
het lijden in de wereld te verzoenen
zijn met de waarheid van de
goddelijke voorzienigheid, kan geen
definitief antwoord worden gegeven
zonder verwijzing naar Christus.
Christus – het mensgeworden Woord
– bevestigt immers enerzijds dat God
aan de zijde van de mens staat in zijn
lijden; ja, dat Hij zelf het veelvormige
lijden van het menselijk bestaan op
zich neemt. Jezus openbaart tegelijk
dat dit lijden een verlossende en
heilbrengende waarde en kracht
bezit. De waarheid van de
voorzienigheid krijgt daarom door
de ‘kracht en wijsheid’ van het kruis
van Christus haar definitieve
eschatologische betekenis. Het
definitieve antwoord op de vraag
naar de aanwezigheid van het kwaad
en het lijden in het aardse bestaan
van de mens wordt gegeven door de



goddelijke openbaring, in het
perspectief van de ‘voorbestemming
in Christus’, dat wil zeggen: in het
perspectief van de roeping van de
mens tot het eeuwig leven."(Johannes
Paulus II, Algemene Audiëntie, 11
juni 1986).

[13] Een uitgebreide reflectie kan
worden in gevonden in The Meaning
of Evil van Charles Kardinaal
Journet.

[14] Thomas van Aquino, Contra
Gentiles, Boek 3, hfdst. 71.

[15] "Het goede is een gave van God,
zowel het tijdelijke als het eeuwige.
Het kwaad daarentegen betreft de
huidige rampen waarover God
spreekt wanneer Hij door de profeet
zegt: ‘Ik ben de Heer en er is geen
ander; Ik vorm het licht en schep de
duisternis, Ik maak de vrede en
schep het kwaad’ (Jes. 45:5-7). Hij
vormt het licht en schept de
duisternis, omdat door de geselingen



van pijn die uiterlijk duisternis
veroorzaken, het licht van zijn
onderricht innerlijk wordt ontstoken.
Hij maakt vrede en schept het
kwaad, omdat de vrede tot ons wordt
hersteld wanneer wij bij God zijn;
maar wanneer wij datgene wat goed
geschapen is verkeerd gebruiken,
wordt wat op zichzelf goed is voor
ons tot een schande. Door de zonde
raken wij in conflict met God; het is
dan ook terecht dat wij door
tegenslagen terugkeren tot zijn
vrede. Zo wordt, wanneer iets wat
goed geschapen is voor ons een
oorzaak van pijn wordt, ons daarmee
een correctie gegeven, en keert onze
geest in nederigheid terug tot de
vrede van de Schepper." (Gregorius
de Grote, Moralia in Job, 3,9,15; deel
1).

[16] Johannes Paulus II, Algemene
Audiëntie, 11 juni 1986.



[17] "In navolging van de ervaring
van zovele heiligen in de
geschiedenis van de Kerk lag deze
uitdrukking van Paulus vaak op de
lippen van de heilige Jozefmaria
Escriva, die zelf leefde – en ons
aanspoorde te leven – in de
vreugdevolle aanvaarding van Gods
wil." (Jozefmaria Escriva, De Voor,
127; De Kruisweg, IX, 4; Vrienden van
God, 119.

Santiago Sanz

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/onderwerp-5-gods-
voorzienigheid/ (30-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/onderwerp-5-gods-voorzienigheid/
https://opusdei.org/nl-be/article/onderwerp-5-gods-voorzienigheid/
https://opusdei.org/nl-be/article/onderwerp-5-gods-voorzienigheid/

	Thema 5: Gods Voorzienigheid

