opusdei.org

Nieuwe horizonten
(I1D): “Uit de wond
van de rechterhand”

Een “nieuwe ontdekking” in het
geestelijk leven van de Heilige
Jozefmaria. Mediteren over de
heilige mensheid van onze
Heer, gewond om onze zonden
en nu herrezen, zou voor ons
een bron van hoop moeten zijn.

14-6-2021

De heilige Johannes vertelt uitvoerig
dat op de dag van de Verrijzenis, in
de avond, de leerlingen waren



bijeengekomen in een huis met de
deuren gesloten ... uit vrees voor de
Joden (Joh. 20:19). En Jezus kwam en
stond te midden van hen en zei tot
hen, “Vrede zij met u.” Toen hij dit
gezegd had, liet hij hen zijn handen
en zijn zijde zien (Joh 20:19-20).
Plotseling sloeg hun ontmoediging
om in diepe vreugde. Zij werden
vervuld van de vrede die onze Heer
hen bracht, en ontvingen toen de
gave van de Heilige Geest (cf. Joh
20:22).

Veel details in dit evangelie vragen
onze aandacht. Waarop wachtten de
apostelen? Jezus verscheen
onverwacht bij hen, en zijn
aanwezigheid vulde hen met
vreugde en vrede. We kennen
sommige van zijn woorden en
gebaren. Maar hoe zou hij naar hen
hebben gekeken? Ze hadden Hem in
de steek gelaten, en Hem verlaten. Ze
waren uit laftheid gevlucht. Toch
verweet onze Heer hen dit niet.



Hijzelf had voorspeld wat er zou
gaan gebeuren. Hij wist dat hun
zwakheid de bron van een diepe
bekering kon zijn. Voor het
ondergaan van zijn Lijden, zei Jezus
tegen Petrus: Ik heb voor u gebeden
dat uw geloof niet zou bezwijken;
wanneer ge eenmaal tot inkeer
gekomen zijt, versterk dan op uw
beurt uw broeders (Lc 22:31-32). Nu
hun harten berouwvol waren, waren
ze in staat om meer ten volle de
liefde te ontvangen die God hen
aanbood. Anders zouden ze
misschien, en Petrus als hun
aanvoerder, zijn doorgegaan met te
veel op hun eigen kracht te
vertrouwen.

Maar waarom liet Jezus hen zijn
handen en zijn zijde zien? Deze
vertoonden nog de tekenen van de
marteling van de kruisiging. Toch
vervulde het zien van deze wonden
hen niet met verdriet maar met
vrede; het veroorzaakte geen



ontmoediging, maar vreugde. Goed
bezien zijn deze tekenen van de
spijkers en de lans het zegel van de
liefde van God. Jezus wilde dat de
wonden van zijn Lijden in zijn
lichaam zouden blijven nadat hij uit
de doden was opgestaan, om ieder
spoor van wantrouwen tegen te
gaan. Hij wilde niet dat wij zouden
denken dat Hijj ooit spijt zou krijgen
van wat Hij had gedaan, zelfs tegen
het licht van onze vaak middelmatige
en zelfs koude reactie. De liefde van
Christus is sterk en onwankelbaar.

Meer nog, voor de twijfelende
Thomas waren de wonden het
onmiskenbare bewijs van de
Verrijzenis. Jezus is de Zoon van God,
die werkelijk stierf en verrees voor
onze zonden. “De wonden van
Jezus,” zei de paus, “zijn een
schandaal, een struikelblok voor het
geloof, maar ze zijn tevens een
bevestiging van het geloof. Dat is
waarom op het lichaam van de



verrezen Christus de wonden nooit
vervagen: ze blijven, want deze
wonden zijn het blijvende teken van
Gods liefde voor ons. Zij zijn
essentieel om in God te kunnen
geloven. Niet voor het geloven dat
God bestaat, maar om te geloven dat
God liefde is, vergeving en trouw. De
heilige Petrus, Jesaja aanhalend,
schrijft aan de christenen: door zijn
wonden zijn jullie genezen (1 Petr.
2:2, cf. Is 53:5).” [1]

Geestelijke schrijvers hebben in de
wonden van onze Heer een bron van
vreugde ontdekt. De heilige
Bernardus, bijvoorbeeld, schreef:
“Door deze open wonden, kan ik
honing uit de rots drinken en olie uit
de harde steen (cf. Deut 32:13), dat is,
ik kan proeven en zien hoe goed de
Heer is.” [2] In deze wonden leren
we de mateloosheid van Gods liefde.
Vanuit zijn doorboorde hart vloeit de
gave van de Heilige Geest (cf. Joh.
7:36-39). De wonden van onze Heer



zijn een veilige haven. Het
ontdekken van de diepte van deze
open wonden kan ons leiden naar
een “nieuwe horizon” in ons
geestelijk leven.

“De heilige wond in de
rechterhand van onze Heer”

“Plaats jezelf in de wonden van
Christus,” raadt de heilige Johannes
van Avila ons aan. “Daar, zo zegt hij
ons, vliegt zijn duif rond, de ziel die
hem in alle eenvoud zoekt.” [3]
“Verberg me in uw wonden, Heer,”
smeekt een bekend gebed. De heilige
Jozefmaria nam ook zijn toevlucht
tot deze manier van dicht bij de
Meester komen, wat zo
diepgeworteld is in de christelijke
traditie. Zoals hij schreef in 1933: “Ik
plaats mijzelf iedere dag in een wond
van mijn Jezus.” [4] Dit is een van de
devoties die hij zijn leven lang
praktiseerde, en die hij aanraadde
aan de jonge mensen die met hem



optrokken. [S] Maar het kreeg een
bijzondere betekenis dankzij een
ervaring die voor hem een nieuw en
immens panorama openbaarde, wat
plaatsvond midden in de Spaanse
burgeroorlog, toen hij leefde in
Burgos. Het was een tijd van lijden
voor hem. Zijn geestelijke kinderen
in het Opus Dei waren over heel
Spanje verspreid: sommigen aan de
frontlinies, anderen verborgen op
verschillende plaatsen of lijdend
onder religieuze vervolging, evenals
zijn moeder, zuster en broer. Er
bereikte hem bijna geen nieuws over
zijn geestelijke dochters. En
sommigen van de jonge mannen die
hem voor de oorlog hadden gevolgd,
waren al gesneuveld.

Geconfronteerd met deze
omstandigheden zag de heilige
Jozefmaria zich genoodzaakt om zijn
pogingen, zijn gebed en in het
bijzonder zijn praktijken van
boetedoening te verdubbelen. Maar



in het begin van juni 1938, terwijl hij
naar het klooster van Las Huelgas
liep, waar hij onderzoek deed voor
een proefschrift, ontving hij een
speciaal licht van God. Hij sprak
erover in een brief aan Juan Jiménez
Vargas, geschreven op diezelfde dag:

“Dierbare Juanito: Deze morgen op
weg naar het klooster van Las
Huelgas om te bidden, ontdekte ik
een nieuw panorama, de heilige
wond van de rechterhand van onze
Heer. Die heb ik de hele dag gekust
en bewonderd. Hoe werkelijk
beminnelijk is de heilige
menselijkheid van onze Heer! Bid dat
Hij mij zijn ware liefde gunt om al
mijn andere gevoelens geheel en al te
zuiveren. Het is niet genoeg om te
zeggen, ‘hart aan het kruis!” Als een
van Christus’ wonden reinigt, heelt,
verzacht, versterkt, aanvuurt en in
verrukking brengt, wat zouden die
vijf dan doen als ze openliggen op
het kruis? Hart aan het kruis! O, mijn



Jezus, wat zou ik nog meer kunnen
vragen? Ik besef dat, als ik doorga
met op deze manier mediteren (de
Heilige Jozef, mijn vader en heer, is
degene die me daarheen leidde, toen
ik hem vroeg om me te laten
ontvlammen), ik gekker dan ooit zal
eindigen. Probeer het zelf uit!” [6]

Hij had al een diepe devotie tot de
heilige mensheid van onze Heer en
tot de wonden van Christus. Maar
nu, onverwacht, zag hij dit alles als
een “nieuwe horizon”. Hij begreep
dieper de verlossende liefde, getoond
door die wonden, en besefte dat de
beste manier om zo’n grote liefde te
beantwoorden niet zozeer een
kwestie was van wat hij kon “doen”,
maar eerder een van zichzelf
plaatsen in de gewonde hand van
Christus, daarover te mediteren en
zichzelf toe te staan om helemaal
door deze liefde te worden
bevangen.



Zijn brief gaat verder: “Ik ben heel
jaloers op iedereen aan de
oorlogsfronten, ondanks alles. De
gedachte gaat door mijn hoofd dat,
als mijn pad niet zo helder was
afgebakend, het geweldig zou zijn om
Fr. Doyle te overtreffen. [7] Maar ...
dat zou me heel goed uitkomen,
aangezien boetedoening voormij
nooit erg moeilijk is geweest. Dat is
misschien waarom ik via een ander
pad word geleid: Liefde.” Zijn pad is
liethebben en zichzelf bemind te
laten worden. En hij eindigt: “Hou je
taai, mijn zoon. Dominus sit in corde
tuo! Hier komt een grote omhelzing.
Vanuit de wond van de rechterhand
zegent je vader je.” [8]

Die gebeurtenis, dat onverwachte
licht, was een teken van hoop en een
aansporing voor zijn priesterlijk
werk. Dankzij deze goddelijke
verlichting, werd een welbekende en
vaak gemediteerde werkelijkheid -
een pad dat hijzelf had bewandeld en



aanbevolen aan anderen - plotseling
“nieuw”, een bron van
onuitputtelijke rijkdom, waarvan hij
zichzelf nooit wilde afscheiden.

Verdedigd door Liefde

De wonden van Jezus zijn een
eeuwigdurende herinnering aan zijn
liefde, die tot het uiterste van zijn
offer aan het kruis ging. God heeft
nooit spijt van zijn liefde voor ons.
Daarom is het mediteren over zijn
liefde een bron van hoop voor ons.
Op het zien van de verrezen Heer
met de tekenen van zijn lijden,
beginnen we te beseffen dat “precies
daar, op het laagste punt van zijn
vernedering — wat ook het hoogste
punt van liefde is — de hoop
ontsproot. Als iemand van jullie zou
vragen: ‘Hoe wordt hoop geboren?’ -
‘Aan het kruis. Kijk naar het kruis;
kijk naar de gekruisigde Christus en
van daar zul je de hoop ontvangen
die nooit verdwijnt, die duurt tot het



eeuwige leven.”” [9] Aan het Kkruis is
onze hoop geboren en steeds weer
herboren. “Dit is waarom met Jezus
al onze duisternis kan worden
getransformeerd tot licht, ieder falen
in overwinning, iedere teleurstelling
in hoop. Iedereen: ja, iedereen.” [10]
Wie zal ons scheiden van de liefde
van Christus? Verdrukking wellicht
of nood, vervolging, honger,
naaktheid, levensgevaar of het
zwaard? ... maar over dit alles
zegevieren wij glansrijk, dankzij
Hem die ons heeft liefgehad. (Rom
8:35, 37).

Onze zwakheden en zonden laten
ons zien dat de verleiding om de
hoop te verliezen zich kan voordoen
in verschillende gedaanten. Iets waar
we in het verleden mee hadden
ingestemd, uit dwaasheid of
zorgeloosheid, lijkt ons plotseling een
onredelijk “nee”, een klap die we
uitdeelden naar de God die van ons
houdt. Ons lauwe en zwakke



antwoord kan ook een oorzaak zijn
dat we de hoop verliezen. Dit alles is
echter niet meer dan een serie
verleidingen van degene die ons in
de eerste plaats liet vallen. Mediteren
over de wonden van Christus kan de
beste manier zijn om te reageren,
aangezien we er op deze manier aan
worden herinnerd dat zijn liefde zo
sterk is als de dood (Hooglied 8:16).
Bovendien, zijn liefde heeft de dood
overwonnen. Zoals een dichter uit
zijn tijd welsprekend heeft
geschreven: “Gewassen door het
water uit zijn zijde / en verdedigd in
de wond / van zovele ‘nee’s’ die
nergens toe leidden ‘van zoveel
zwakke 9a’s’, van zoveel overgave.”
[11]

Mediteren over de heilige mensheid
van Christus, gewond om onze
zonden en nu verrezen terug naar
het leven, zou voor ons een bron van
hoop moeten zijn. Jezus kijkt naar
ons zoals Hij naar de apostelen keek,



zonder voorbehoud. Hij verwijt ons
niet onze zonden, onze zwakheden,
ons verraad. Eerder bevestigt Hij ons,
want zijn liefde is werkelijk
onvoorwaardelijk. Hij zegt ons niet:
“Ik zal van je houden als je je goed
gedraagt,” maar wel “Ik hou van je, je
bent een schat voor Me; en je zult dat
blijven ongeacht wat er gebeurt.”

Dit besef, dat voortvloeit uit de
meditatie over de open wonden in
het lichaam van onze Heer, zal ons
vervullen met vreugde en vrede.
Ongeacht wat er gebeurt, we kunnen
daar onze toevlucht vinden, en
nogmaals Gods vergeving
verwelkomen. “In mijn eigen leven,
heb ik zo vaak Gods genadevolle
steun gezien, zijn geduld; ik heb ook
zoveel mensen gezien die de moed
vonden om de wonden van Jezus
binnen te gaan door tegen Hem te
zeggen: Heer, ik ben hier, aanvaard
mijn armoede, verberg mijn zonde in
uw wonden, was het weg met uw



Bloed. En ik heb altijd gezien dat God
precies dat deed — Hij aanvaardde
hen, troostte hen, reinigde hen,
beminde hen.” [12]

Het erkennen van onze kleinheid is
geen nederlaag of een vernedering.
Dat zou het kunnen zijn, als God
iemand was die ons wil overheersen.
Maar dat is niet hoe God is. Liefde is
zijn drijvende kracht: de
onvoorwaardelijke liefde die Hij ons
geeft, en waarvan Hij hoopt dat wij
die zullen verwelkomen.

De weg van het medeleven

Er zijn veel manieren om dicht bij de
wonden van onze Heer te komen.
“Ga zoals de geest je leidt: maak in
zijn wonden al je liefde vrij, zowel
menselijk als ... goddelijk,”
adviseerde de H. Jozefmaria.[13] We
weten hoe graag hij zichzelf met zijn
verbeelding in de scenes van het
evangelie stelde. In De heilige
Rozenkrans, bijvoorbeeld, bij de



overweging van het eerste glorievolle
geheim, schreef hij: “En voor dit
tientje af is, heb jij de wonden van
zijn voeten gekust..., en ik, die meer
durf - omdat ik een kind ben - heb
mijn lippen gedrukt op zijn open
zijde.” [14]

Bisschop Javier Echevarria, schreef
in een boek over zijn jaren die hij
doorbracht bij de H. Jozefmaria, hoe
hjj zich diens dankzegging na de Mis
herinnerde, waarbij hij iedere dag
zijn persoonlijke ontmoeting met de
Liefde van zijn leven hernieuwde.
“Hij was gewoon om enkele minuten
te knielen, op de vloer of het
knielbankje. En kijkend naar het
zakkruisje dat hij in zijn hand hield,
reciteerde hij het gebed En ego, O
bone et dulcissime Iesu. Kijk op mijj
neer, goede en zachtmoedige Jezus.
En terwijl hij de woorden sprak over
de wonden van onze Heer, kuste hijj
ze een voor een.” [15]



De wonden van onze Heer, die de H.
Jozefmaria op die morgen in juni zo
diepgaand ontdekte, onthullen niet
alleen Christus’ liefde voor ons. Ze
zijn ook een uitnodiging om met hem
verlosser te zijn, zoals Onze Lieve
Vrouw dat is; om zijn Simon van
Cyrene te zijn en Hem te troosten
voor de vele vergrijpen die zijn hart
verwonden, vooral omdat ze ook het
onze verwonden. Het is alles bij
elkaar een oproep om van Hem te
houden in de minsten van deze, mijn
broeders, met wie Hij zichzelf zo
nauw identificeert, en in wie Hij bij
ons heeft willen blijven (cf. Mt 25:40).

Daarom moet dit nieuwe vergezicht
van de heilige Jozefmaria — zeker een
bijzonder licht van God — worden
gezien in de context van de vele uren
die hij besteedde aan zorg voor de
zieken en de behoeftigen in de
verarmde wijken van Madrid. Hier
wordt ons een schitterende weg
getoond om Gods liefde te



ontdekken: buiten onszelf treden en
dicht tot Jezus naderen in diegenen
die lijden. Voor de H. Jozefmaria was
dit een vaste weg.

Het aanraken van Christus in
degenen die lijden biedt ons een pad
om dicht bij zijn wonden te komen
en zijn Liefde met liefde te
beantwoorden. Zo leren we dezelfde
tederheid die God ons toont als Hij
onze persoonlijke zwakheden ziet,
naar anderen uit te laten gaan. Door
dit pad te volgen, neemt ons eigen
leven een hernieuwd gevoel van
zending aan, die ons aanspoort om
buiten onszelf te treden, om niet op
onze eigen kracht te vertrouwen
maar op een roeping die van God
komt, die ons omvormt en op ons
rekent om zijn vrede en vreugde in
de wereld te zaaien. De paus wijst
aanhoudend en onvermoeibaar op
dit punt: “Soms laten we ons ertoe
verleiden om het soort christen te
zijn dat de wonden van de Heer op



armslengte houdt. Maar Jezus wil dat
wij de menselijke ellende aanraken,
dat wij het lijdende vlees van
anderen voelen ... Wanneer we dat
doen, worden onze levens
wonderbaarlijk gecompliceerd en
voelen we heel intens wat het is om
een gemeenschap te zijn, om deel
van een gemeenschap te zijn.”[16]

“Onszelf plaatsen” in de wonden van
Christus, door de weg van medeleven
en contemplatie, kan voor ons een
nieuw oorspronkelijk vergezicht
openen. We leren te houden van
iedereen om ons heen met heel ons
hart, te beginnen bij degenen die dit
het meest nodig hebben, die vaak
vlak bij ons staan, in ons eigen huis.

[1] Paus Franciscus, preek ter
gelegenheid van de heiligverklaring



van Johannes XXIII en Johannes
Paulus II, 27 april 2014.

[2] St. Bernardus, Sermon 61
(Commentaar bij de Hooglied), 4.

[3] St. Johannes van Avila, Letters,
no. 47. Cf. Hooglied 2:16.

[4] H. Jozefmaria, Intimate notes, no.
1799Db, gedateerd 1933, in Santo
Rosario. Edicién critico’histdérica,
Rialp, Madrid 2010, commentaar bij
het eerste Glorieuze Geheim, p. 226,
noot 5.

[5] “Iedere dag, gevolg gevend aan
een oud besluit, zal ik blijven in de
wond aan de zijde van mijn Heer.” H.
Jozefmaria, Intimate notes, no. 1763,
gedateerd 1934: in The Way. Critical-
Historical Edition, Scepter Press,
commentaar bij punt no. 288.

[6] Cf. H. Jozefmaria, Brief aan Juan
Jimenez Vargas, 6 juni 1938, in
Andres Vasquez de Prada, The



Founder of Opus Dej, vol. 2, Scepter,
New York.

[7] Waarschijnlijk Fr. William Doyle,
S.]., Iers priester die sneuvelde in de
1 e wereldoorlog na vele heroische
daden van dienstbaarheid als
kapelaan aan het front. Hij
benadrukte de noodzaak van een
vrolijk, maar veeleisend asceticisme
in het dagelijks leven (cf. The New
Catholic Encyclopedia, vol. 4, p.
1031).

[8] Cf. H. Jozefmaria, Brief aan Juan
Jiménez Vargas, 6 juni 1938, in
Andres Vazquez de Prada, The
Founder of Opus Dei, vol. 2, Scepter
New York, pp. 213-214.

[9] Paus Franciscus, Algmene
audiéntie, 12 april 2017.

[10] Ibid.



[11] Julio Martinez Mesanza,
“Defendido,” Gloria, Rialp, Madrid
2016.

[12] Paus Franciscus, Homilie, 7 april
2013.

[13] H. Jozefmaria, Vrienden van
God, no. 303.

[14] H. Jozefmaria, De heilige
Rozenkrans, eerste glorievolle
geheim.

[15] Javier Echevarria, Memoria del
Beato Josemaria, Rialp, Madrid 2000,
p. 235.

[16] Paus Franciscus, Apost. Exhort.
Evangelii Gaudium (24 november
2013), no. 270.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-


https://opusdei.org/nl-be/article/nieuwe-horizonten-iii-uit-de-wond-van-de-rechterhand/

be/article/nieuwe-horizonten-iii-uit-de-
wond-van-de-rechterhand/ (28-1-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/nieuwe-horizonten-iii-uit-de-wond-van-de-rechterhand/
https://opusdei.org/nl-be/article/nieuwe-horizonten-iii-uit-de-wond-van-de-rechterhand/

	Nieuwe horizonten (III): “Uit de wond van de rechterhand”

