
opusdei.org

Nieuwe horizonten
(II): “Jezus is mijn
beste Vriend”

Voor de heilige Jozefmaria was
Jezus altijd de “beste Vriend,”
degene die ons werkelijk
begrijpt, aangezien hij volledig
God en volledig Mens is.

6-5-2021

De evangelies laten Jezus zien in
voortdurend contact met een grote
verscheidenheid aan mensen: zieke
mensen op zoek naar genezing,
zondaars op zoek naar vergeving, de



nieuwsgierigen, en zelfs spionnen.
Maar het dichtst bij de Meester zijn
zijn vrienden. Dat is hoe Jezus zijn
discipelen noemt: mijn vrienden (Lc
12:4). Het overdenken van Jezus bij
het graf van Lazarus maakt veel los:
dat zij Hem daar in tranen zien
maakt dat de joden uitroepen: Zie
hoe hij van Hem hield (Joh 11:36). Een
paar dagen later, bij het Laatste
Avondmaal, zal Jezus de betekenis
van zijn dood aan het kruis
uitleggen. Geen groter liefde kan
iemand hebben dan deze, dat hij zijn
leven geeft voor zijn vrienden. En,
misschien omdat hij hun verrassing
zag, benadrukt hij Ik noem u geen
dienaars meer, want de dienaar weet
niet wat zijn heer doet, maar u heb Ik
vrienden genoemd, want Ik heb u alles
meegedeeld wat Ik van de Vader heb
gehoord. (Joh 15: 13, 15).

Vanwege zijn liefde voor ons, maakt
Jezus ons zijn vrienden. De gave van
de Heilige Geest plaatst ons in een



nieuwe relatie met God. We
ontvangen de werkelijke Geest van
Christus, die ons kinderen van God
de Vader maakt en die ons
binnenvoert in een bijzondere
intimiteit met Jezus. Door het werk
van de Heilige Geest worden we
geïdentificeerd met Christus, zonder
dat onze individualiteit verloren gaat
of wij onze persoonlijkheid
verliezen. Zo wordt onze identificatie
met Christus nauw verbonden met
onze vriendschap met Hem. Het
genadevolle leven brengt een face-to-
face relatie met God teweeg. We
leren Hem beter kennen in zijn
mysteries en kunnen handelen zoals
Hij doet. Deze diepe eenheid van
kennis en bedoelingen maakt het ons
arme schepselen mogelijk om God,
zoals de H. Augustinus zegt, diep in
ons te ervaren.[1] We kunnen
dezelfde dingen willen en nastreven.
Dit is wat ware vriendschap
betekent: idem velle, idem nolle,



dezelfde dingen beminnen en
verwerpen.

“Een andere horizon”

Toen hij nog tamelijk jong was,
leerde de heilige Jozefmaria dat Jezus
een vriend was, en een heel
bijzondere vriend. Deze vroege
ervaring drukte hij uit in een van de
punten van De Weg: “Je zoekt
gezelschap van vrienden die door
hun gesprekken, hun genegenheid en
hun vriendschap de ballingschap van
deze wereld draaglijker maken…,
ofschoon je vrienden je soms
verraden. – Het lijkt me niet
verkeerd. Maar … waarom zoek je
niet iedere dag steeds intenser het
gezelschap van, en het gesprek met
de Grote Vriend die je nooit
verraadt?”[2]

Hij had deze waarheid jaren eerder
geleerd; zijn biografen verbinden dat
met een advies dat hij ontving in de
geestelijke leiding in het seminarie.



[3] Terwijl de jaren voorbijgingen
drong hij dieper door in zijn
ontdekking van de vriendschap van
Christus. Een belangrijke stap in zijn
ontwikkeling was misschien wel de
periode in zijn leven waarin zijn
ogen werden geopend voor het
onmetelijke panorama van het
goddelijk kindschap. Tijdens een
retraite in Segovia schreef hij:
“Eerste dag. God is mijn Vader – en ik
kan deze overweging niet loslaten.
Jezus is mijn dierbare vriend (weer
zo’n ontdekking), die mij liefheeft
met alle goddelijke dwaasheid van
zijn hart. Jezus… mijn God… die ook
mens is.”[4]

Hij beschreef zijn groeiende gevoel
van de vriendschap van Christus als
“een nieuwe horizon”, een nieuwe
wonderbaarlijke ontdekking (de
eerste was die van Gods vaderschap
geweest). Het was iets wat hij al wist,
maar wat hij nu zag met nieuwe
ogen. Deze ontdekking was voor de



heilige Jozefmaria een grote bron
van troost. In de vroege jaren ’30 zag
hij zich gesteld voor de enorme taak
om uit te voeren wat God hem had
laten zien op 2 oktober 1928. Hij had
een boodschap die hij aan alle
mensen moest brengen en die hij in
de kerk vruchtbaar moest maken.
Maar hij had te maken “met een
volkomen gebrek aan materiële
middelen. Ik was nog maar
zesentwintig jaar, met de genade van
God en een goed humeur. Maar dat
was genoeg.”[5] Het panorama dat
door deze nieuwe ontdekking werd
geopend verzekerde hem ervan dat
hij niet alleen stond in zijn missie.
Jezus vergezelde hem, zijn Vriend,
die volkomen begreep wat zijn
zorgen en angsten waren, omdat hij
“ook een mens is”.

Voor de heilige Jozefmaria, was het
hart van Jezus een dubbele
openbaring. Het was een openbaring
van “de onmetelijke liefde van onze



Heer,” aangezien “Jezus’ hart het
vleesgeworden hart van God is.”[6]
En het openbaarde hem Jezus’ begrip
en tederheid wanneer wij
geconfronteerd worden met onze
beperkingen, problemen en fouten.
In zijn persoonlijk gebed heeft hij
misschien gevoeld wat hij schreef in
een punt in De Weg: “Jezus is je
vriend. – de vriend. – Met een hart
van vlees, net zoals het jouwe. – Met
ogen vol liefde, die huilden om
Lazarus… - En Hij houdt evenveel
van jou als van Lazarus.”[7] Deze
Liefde, zowel goddelijk als menselijk,
oneindig en dichtbij, was een sterke
ondersteuning die hem in staat stelde
om door te gaan onder alle
omstandigheden. Meer nog, het gaf
realisme en een nieuwe dringende
noodzaak aan zijn geestelijk leven.[8]

Een weg die iedereen kan gaan

De heilige Jozefmaria moedigde de
mensen die bij hem kwamen aan om



de weg van vriendschap met Christus
te volgen. Hij legde ze uit dat het
dicht naderen van de Meester geen
formaliteiten vereist, en ook geen
ingewikkelde methoden. Het is
genoeg om eenvoudig met Hem te
praten, zoals je dat met iedere
andere vriend doet. Dat was immers
de manier waarop Hij werd
behandeld door degenen die het
meest van Hem hielden, toen Hij met
ze optrok. “Heb je gezien met
hoeveel genegenheid en vertrouwen
de vrienden van Christus met Hem
omgingen? Op een heel natuurlijke
manier verwijten de zusters van
Lazarus Hem zijn afwezigheid: Wij
hebben U bericht gegeven! Als U hier
geweest was…! Vertrouw Hem in alle
rust toe: Leer mij heel bevriend met
U te zijn en van U te houden zoals
Marta en Maria en Lazarus deden; of
zoals de eerste Twaalf, ook al
volgden zij U in het begin misschien
om niet erg bovennatuurlijke
redenen.”[9]



De jonge mensen die bij de heilige
Jozefmaria kwamen waren erg onder
de indruk van de natuurlijke manier
waarop hij met onze Heer sprak, en
hij moedigde ze aan om hetzelfde te
doen. Zijn hele leven lang probeerde
hij onvermoeibaar om mensen zover
te krijgen dat ze zijn pad volgden.
Een van de eerste personen die een
commentaar schreef op het
onderricht van de heilige Jozefmaria
zei, “Om zijn vriendschap te
verkrijgen moeten jij en ik tot Jezus
naderen en hem leren kennen en
liefhebben.”[10]Vriendschap vereist
dat je een andere persoon leert
kennen, en dit is het eerste waartoe
het ontdekken van Jezus als onze
vriend leidt. “Je hebt me geschreven:
< Bidden is spreken met God. Maar
waarover? >. – Waarover? Over Hem,
over jezelf: je vreugden, je verdriet,
je successen en mislukkingen, je
edele ambities, je dagelijkse zorgen…,
je zwakheden! Je dankbaarheid en je
wensen, je Liefde en je eerherstel.



Kortom: Hem kennen en jezelf
kennen: met Hem omgaan!”[11]

Deze woorden bevatten echo’s van de
verzuchting van de heilige
Augustinus Noverim Te, noverim me –
Heer, laat me U kennen en laat mij
mezelf kennen.[12] En ook van de
beschrijving van de H. Teresa van
Jezus, een “gesprek tussen vrienden:
vaak een-op-een pratend met de
persoon die van ons houdt.”[13]
Kortom, een persoonlijke relatie met
Jezus is de kern van het innerlijk
leven. En voor degenen die op zoek
zijn naar heiligheid midden in de
wereld, betekent dit leren Hem te
vinden in alle omstandigheden van
het dagelijks leven, om een
voortdurende conversatie met Hem
gaande te houden.

Dit is niet een onmogelijk ideaal. Het
is iets wat veel mensen in hun leven
hebben geleerd te doen. In het
dagelijks werk, in het gezinsleven, op



straat in stad of dorp, op bergpaden
en aan de zee, overal kunnen we
Christus herkennen die op ons wacht
als een vriend om ons gezelschap te
houden. De heilige Jozefmaria
benadrukte vaak dat “wij kinderen
van God contemplatief moeten zijn.
We moeten mensen zijn, die midden
in het lawaai van de wereld, de stilte
in het hart weten te vinden voor een
ononderbroken gesprek met de Heer,
waarbij zij naar Hem opzien als naar
een vader, naar een vriend, van wie
ze ontzettend veel houden.”[14]
Ieder aspect van ons leven heeft een
plaats in ons gebed, zoals in
gesprekken tussen vrienden
wanneer zij praten over van alles.
“De Handelingen der Apostelen
vertellen ons dat onze Heer zich na
de Verrijzenis bij zijn leerlingen
voegde en dat ze met elkaar spraken, 
in multis argumentis. Ze spraken over
vele dingen, ze vroegen Hem van
alles; ze hadden een afspraak, een
gesprek met Hem.”[15]



Samen met deze voortdurende
persoonlijke conversatie die van ons
eigen leven het onderwerp van onze
dialoog met God maakt, kunnen we
ook proberen om hem steeds beter te
leren kennen, door Hem te zoeken op
die plaatsen waar Hij meer in het
bijzonder heeft willen ronddwalen.
We kunnen nu drie van deze
“plaatsen” nader bekijken.

De verslagen van de
vriendschappen van onze Heer

Geïnspireerd door de Heilige Geest,
presenteren de evangelisten de
voornaamste gebeurtenissen in het
leven van Christus. De heilige
Jozefmaria was verliefd op onze
Heer, en daardoor was “de Heilige
Schrift, in het bijzonder het
evangelie, in zijn handen niet alleen
maar een boek gevuld met handige
instructies, maar een plaats om
Christus te ontmoeten.”[16]



Vanaf het begin, beseften degenen
die bij het Werk kwamen dat deze
jonge priester leefde in nauwe
verbondenheid met God, zoals ze zo
helder in zijn preken zagen. “Als hij
met God sprak, richtte hij zich tot het
tabernakel met dezelfde directheid
als waarmee hij met ons sprak, en zo
voelden we dat we daar onder de
apostelen en leerlingen van de Heer
waren, net als ieder van hen.”[17] Dit
is de benadering van de Schrift die
hij later altijd aanbeval. “Ik raad u
aan in zo’n passage uit het evangelie
op te treden: een personage meer.
Vorm u eerst een beeld van het
tafereel of het geheim dat u zal
helpen uw gedachten te verzamelen
en te mediteren. Laat daarna uw
verstand zijn werk doen bij het
beschouwen van een aspect van het
leven van de Meester: zijn vertederd
Hart, zijn nederigheid, zijn
zuiverheid, zijn onderworpenheid
aan de Wil van de Vader. Zeg Hem
daarna, wat u gewoonlijk op dat



terrein overkomt, wat er bij u
gebeurt, wat er aan de hand is. Blijf
opletten, Hij probeert u misschien
ergens op te wijzen. Zo komen ook
die inwendige roerselen, die
ontdekkingen en vermaningen
tevoorschijn.”[18]

Met dit advies opende hij voor ons
een geheim van zijn ziel. In een
commentaar op zijn manier van
benaderen van de Schrift schreef de
zalige Alvaro: “Heel levendig is de
vertrouwelijke omgang met Christus,
met zijn Moeder Maria, met de
Heilige Jozef, met de eerste twaalf
apostelen, met Marta, Maria en
Lazarus, met Jozef van Arimathea en
Nicodemus, met de leerlingen van
Emmaüs en met de heilige vrouwen.
Dat is het resultaat van een
voortdurend gesprek, van een zich
verplaatsen in de taferelen van het
evangelie om er een rol in te
spelen.”[19]



De geldigheid van bidden op deze
manier wordt bevestigd door het
leven en de lessen van veel heiligen.
Het is ook aanbevolen door recente
pausen wanneer zij spraken over het
belang van het benaderen van het
evangelie met een houding van
gebed, met de methode van de lectio
divina. Dit betekent dat we het
evangelie rustig moeten benaderen,
dat we onze tijd ervoor moeten
nemen. Als we een passage lezen,
kunnen we even pauzeren en
denken, “Hoe moet dat geweest
zijn?” Onszelf in het tafereel stellen
als een van de personages daar, kan
ons doen inbeelden hoe de mensen
waren, en ons Jezus’ gezicht voor de
geest halen. We zullen dan proberen
te begrijpen wat zijn woorden
betekenen, wetend dat we vaak
behoefte hebben aan een of andere
verklaring, omdat het een oude tekst
is, die voortkomt uit een cultuur die
anders is dan de onze. Vandaar dat
het belangrijk is om een editie te



gebruiken met een behoorlijk
voetnotenapparaat, en om te
verwijzen naar goede boeken over
het evangelie en de Schrift.

En wanneer we de passage opnieuw
lezen vragen we, “Heer, wat zeggen
deze woorden mij? Wat is er in mijn
leven waarvan U wilt dat ik het
verander? Wat in deze passage
verontrust mij? Waarom ben ik hier
niet in geïnteresseerd?” Of
misschien: “Wat vind ik hier mooi
aan? Wat in deze woorden raakt mij?
Wat trekt mij aan? Waarom trekt het
mij aan?”[20]

Misschien brengt het iemand in
gedachten uit onze omgeving, die ons
nodig heeft, of dat we iemand
excuses moeten maken… Uiteindelijk
zouden we moeten overwegen: Hoe
kan ik in mijn eigen leven reageren
op wat Jezus mij in deze passage
suggereert? “Blijf opletten. Hij
probeert u misschien ergens op te



wijzen. Zo komen ook die inwendige
roerselen, die ontdekkingen en
vermaningen tevoorschijn.”[21]
Soms haalt dat bij ons onze liefde
tevoorschijn, een verlangen om
onszelf te geven, en altijd de
zekerheid dat Jezus met ons is.
Mediteren over het leven van onze
Heer is essentieel voor een christen,
want het “is erop gericht om in ons
een werkelijk wijze en
onderscheidende visie van de
werkelijkheid te creëren, zoals God
die ziet, en het vormt in ons de
‘gedachte van Christus’ (1 Kor
2:16).”[22]

Er zijn ongetwijfeld veel manieren
om dichtbij Jezus te komen door de
Schrift. De heilige Jozefmaria had
niet de bedoeling om een methode
aan te reiken, maar om enkele
praktische adviezen te geven die
nuttig zouden kunnen zijn voor
meditatie en contemplatie, tot “wij
uitmonden bij daden van liefde en



berouw, daden van dankzegging,
smeekbeden, besluiten… die de rijpe
vrucht vormen van werkelijk
gebed.”[23]

Onze Heer wacht op ons in het
tabernakel

“Wanneer je het tabernakel nadert,
denk er dan aan, dat Hij al twintig
eeuwen op je wacht.”[24] De
eucharistie is ongetwijfeld de
“plaats” bij uitstek om Christus te
vinden en vrienden met Hem te
worden. Dit is ook de weg die de
heilige Jozefmaria volgde. Zijn geloof
in de werkelijke tegenwoordigheid
zou gezien kunnen worden in alles
wat hij deed met betrekking tot het
Heilig Sacrament. Encarnita Ortega,
die hem voor het eerst ontmoette in
de jaren 1940, herinnerde zich de
eerste meditatie die zij hem hoorde
preken, waar ze heenging met een
bepaalde mate van nieuwsgierigheid.
“Zijn bezinning, helemaal natuurlijk,



de manier waarop hij knielde voor
het tabernakel, de manier waarop hij
zijn hele wezen legde in het
voorbereidende gebed voor de
meditatie, ons aansporend ons ervan
bewust te zijn dat onze Heer daar
was en naar ons keek en luisterde,
maakte dat ik snel mijn verlangen
vergat om naar een groot spreker te
gaan luisteren. In plaats daarvan
begreep ik dat ik moest luisteren
naar God en daarin edelmoedig
moest zijn.”[25]

Hetzelfde gebeurde met degenen die
hem de mis zagen opdragen. “De
manier waarop de vader de mis
opdroeg, oprecht van toon, de
volledige aandacht waarmee hij de
verschillende gebeden zei, zonder
een spoor van gekunsteldheid, de
manier waarop hij knielde en andere
liturgische gebaren, dat alles maakte
diepe indruk op mij. God was daar,
werkelijk aanwezig.”[26] Niet dat hij
iets speciaals deed, maar eerder de



aard van zijn gebaren, de intensiteit
van zijn gebeden, zijn bezinning. Wij
zullen hetzelfde doen als we ervan
overtuigd zijn dat Christus, onze
“dierbare vriend”, werkelijk
aanwezig is in de eucharistie. Toen
het eindelijk mogelijk werd om onze
Heer te bewaren in het tabernakel in
het eerste studentenhuis, herinnerde
de heilige Jozefmaria de studenten
die daar woonden eraan dat God
“een andere bewoner was, de eerste
van allen, en zo moedigde hij ieder
van ons aan om tijd met Hem door te
brengen, Hem te groeten met een
kniebuiging bij binnenkomst en bij
het uitgaan van de DYA (het
studentenhuis), of om terwijl we in
onze kamers waren, in gedachten
naar het tabernakel te gaan.”[27]

Als we ze met ons hart benaderen,
drukken deze kleine details ons
geloof uit en tegelijkertijd voeden ze
het: met onze gedachten naar God
gaan als we een kerk zien, hem korte



bezoekjes brengen gedurende de
dag, de mis geconcentreerd volgen
met een bezinnende instelling, in
onze verbeelding naar het
tabernakel gaan om onze Heer te
groeten of om Hem ons werk aan te
bieden…. . Dit zijn kleine vormen van
aandacht, iets wat we doen voor
onze vrienden als we ze opzoeken of
ze tijdens de dag een berichtje
sturen.

Christus is aanwezig in wie ons
omringen

Het gebod van de liefde is het
onderscheidende teken van degenen
die Christus willen volgen. Het is
geboren uit onze overtuiging dat
Christus zelf aanwezig is in de
mensen om ons heen, en het is diep
geworteld in wat onze Heer ons leert.
Hij heeft ons er vaak aan herinnerd
dat als we zorgen voor degenen die
ons nodig hebben – en iedereen heeft
ons nodig, ieder op zijn eigen manier



– wij in werkelijkheid zorgen voor
Hem.[28] Dat is waarom het zo
belangrijk is “om Christus te
herkennen wanneer Hij ons komt
ontmoeten in onze broeders en
zusters, de mensen om ons
heen.”[29]

De heilige Jozefmaria probeerde
Christus te vinden in de eerste plaats
onder degenen die dat het meest
nodig hadden. In de vroege jaren
1930 bracht hij vele uren door met
het bezoeken van behoeftige families
in de armste delen van Madrid,
zorgend voor patiënten in
ziekenhuizen, en catechese gevend
aan noodlijdende kinderen. Later gaf
hij een gevoel van urgentie voor deze
zorg door aan de jonge mannen die
zich bij het Werk aansloten.
Daarenboven ervoeren deze jonge
mensen de Vaders menselijke en
goddelijke liefde voor hen. Francisco
Botella, bijvoorbeeld, herinnerde
zich dat de Vader hen bij hun eerste



ontmoeting begroette alsof “hij me
altijd had gekend. Ik herinner me
nog zijn intense blik die mijn ziel
doorboorde en zijn vrolijkheid die
me met vreugde en vrede vervulde.
Het scheen mij toe dat hij mij van
binnen kende en tegelijkertijd dat hij
me zo natuurlijk en eenvoudig
behandelde dat het voor mij voelde
alsof ik onder mijn eigen familie
was.”[30] Een andere jongeman, niet
bepaald een sentimenteel type, zei
dat “hij zelfs beter voor ons zorgde
dan onze moeders.”[31]

In deze jonge mensen, zowel als in de
armen en zieken, “vond” de heilige
Jozefmaria zijn Vriend. Jaren later,
“peinzend, met zijn zonen om zich
heen, vroeg hij hen, ‘Mijn zoons,
weten jullie waarom ik zoveel van
jullie houd?’ Er viel een stilte en de
Vader ging door, ‘Omdat ik het bloed
van Christus in jullie zie.’”[32] Jezus,
zijn Vriend, had hem ertoe gebracht
om Hem te vinden in de mensen om



hem heen, en in het bijzonder wie dit
het meest nodig hadden. Behalve dat
wij Hem vinden in de evangelies en
de eucharistie, “worden wij ook
geroepen om de gekruisigde Jezus te
dienen in allen die gemarginaliseerd
zijn, om zijn heilig vlees aan te raken
in degenen die achteraankomen, in
degenen die honger en dorst hebben,
in de naakten en de gevangenen, de
zieken en de werklozen, in de
vervolgden, de vluchtelingen en de
migranten. Daar vinden we onze
God; daar raken wij de Heer.”[33]

[1]H. Augustinus, Belijdenissen, III, 6,
11: interior intimo meo, “U was
dieper in mij dan mijn binnenste
zelf.”

[2] H. Jozefmaria, De Weg, nr. 88.



[3] Zie commentaar bij punt nr. 88 in 
The Way: Critical-Historical Edition,
ed. Pedro Rodriguez.

[4] Apuntes Intimos nr. 1637
(geciteerd in The Way: Critical-
Historical Edition, commentaar bij
nr. 422). De eerste dag van zijn
retraite was 4 oktober 1932. Deze
tekst was ook de basis voor punt nr.
2 in De Smidse.

[5] Brief gedateerd 29 december
1947, geciteerd in Vazquez de Prada, 
The Founder of Opus Dei, vol. I, p.
231.

[6] H. Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 169.

[7] H. Jozefmaria, De Weg, nr. 422.

[8] Zie De Weg, nr. 244, 436.

[9] H. Jozefmaria, De Smidse, nr. 495.

[10] Salvador Canals, Jesus as Friend,
Chapter One.



[11] H. Jozefmaria, De Weg, nr. 91.

[12] H. Augustinus, Soliloquies II, 1, 1.

[13] H Teresa van Avila, Life,
hoofdstuk 8, 5.

[14] H. Jozefmaria, De Smidse, nr.
738.

[15] H. Jozefmaria, geciteerd in Dos
meses de catequesis vol. 2, p. 651.

[16] Scott Hahn, “Saint Josemaría
Escrivá, Reader of Sacred Scripture,” 
Romana, 40 (2005), p. 176.

[17] F. Botella, quoted in J. L.
González Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la Historia del Opus Dei,
p. 429.

[18] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 253.

[19] Z. Alvaro del Portillo, Christus
komt langs, Ter inleiding.



[20] Paus Franciscus, Ap. Exhort. 
Evangelii Gaudium, 24 november
2013, nr. 153.

[21] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 253.

[22] Paus Benedictus XVI, Ap. Exhort.
Verbum Domini, 30 september 2010,
nr. 87.

[23] Javier Echevaría, “San
Jozefmaria Escrivá, maestro de
oracíon en la vida ordinaria.”
Magnificat (Spanish edition) 2006.

[24] H. Jozefmaria, De Weg, nr. 537.

[25] Andres Vazquez de Prada, The
Founder of Opus Dei vol. II, pp. 394-5.

[26] Francsico Ponz, geciteerd in
Andres Vazquez de Prada, The
Founder of Opus Dei vol. II, p. 294.

[27] DYA. La Academia y Residencia,
p. 342.



[28] Zie Mt 10:40; 25:40; Lk 10:16.

[29] H. Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 111.

[30] DYA. La Academia y Residencia,
p. 431.

[31] Juan Jiménez Vargas, in DYA. La
Academia y Residencia, p. 443.

[32] Andres Vazquez de Prada, The
Founder of Opus Dei, vol. III, p.223.

[33] Paus Franciscus, Way of the
Cross, Wereld jongerendag, 29 juli
2016.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/nieuwe-horizonten-ii-jezus-is-

mijn-beste-vriend/ (3-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/nieuwe-horizonten-ii-jezus-is-mijn-beste-vriend/
https://opusdei.org/nl-be/article/nieuwe-horizonten-ii-jezus-is-mijn-beste-vriend/
https://opusdei.org/nl-be/article/nieuwe-horizonten-ii-jezus-is-mijn-beste-vriend/

	Nieuwe horizonten (II): “Jezus is mijn beste Vriend”

