
opusdei.org

Nieuwe horizonten
(I): “Dat eerste gebed
- van een kind van
God”

Het diepe besef dat we
kinderen van God zijn,
verandert alles, zoals dat het
leven van de heilige Jozefmaria
veranderde toen hij
onverwacht deze ‘nieuwe
horizon’ ontdekte.

4-7-2020

“Nu is het de tijd, mijn dochters en
zonen, om steeds dieper door te



dringen in de ‘wegen van
contemplatie’ midden in de
wereld.”[1] Met deze woorden wees
de prelaat van het Opus Dei op een
van de prioriteiten van deze tijd. Het
apostolaat van christenen is, nu net
als altijd, “een overvloeien van je
leven ‘van binnen’.”[2] Op de eerste
plaats, omdat het betekent dat we het
leven van Christus doorgeven aan
anderen in het leven dat we delen
met elkaar. Ten tweede, omdat we,
als we het geloof naar de wereld
willen brengen, eerst diepgaand ons
eigen geloof moeten begrijpen en
beleven. Kort gezegd, zoals de heilige
Jozefmaria zei, het is een zaak om
“dieper door te dringen in de liefde
van God, om die in woord en daad
aan andere mensen te kunnen
tonen.”[3]

Deze poging om “dieper te gaan” in
het geloof heeft een speciaal
kenmerk. Het is niet een kwestie van
vertrekken van een bekende naar



een onbekende plek. Het betekent
eerder dieper binnengaan in wat al
bekend is, in wat voor de hand
liggend lijkt, wat we al zo vaak
gehoord hebben. Dan ‘ontdekken’ we
iets wat we al kenden, maar waar we
nu met nieuwe kracht en diepte in
doordringen. De heilige Jozefmaria
verwijst naar deze ervaring als het
ontdekken van “nieuwe horizonten”
die op een onverwachte manier voor
onze ogen opdoemen. Hij zegt
bijvoorbeeld in De Smidse:

“In het geestelijk leven is volharding
een vereiste, net zoals in de
menselijke liefde. Door vaak op
dezelfde thema’s terug te komen en
ze steeds opnieuw te overwegen,
zullen er ‘nieuwe horizonten’ voor je
opengaan.”

“En misschien vraag je je dan vol
verbazing af: waarom heb ik dat niet
eerder zo duidelijk gezien? Dat komt
doordat wij soms als stenen zijn, die



het water almaar over zich heen
laten lopen, zonder er ook maar een
druppel van op te nemen.”

“Daarom is het nodig op hetzelfde
terug te komen – hoewel het niet
hetzelfde is! – om de zegeningen van
God in ons op te kunnen nemen.”[4]

“Om dezelfde dingen steeds maar
weer te overwegen” om alle
rijkdommen bloot te leggen die erin
verscholen liggen, en zo te ontdekken
dat “het niet dezelfde dingen zijn!”
Dit is de weg van contemplatie
waartoe wij geroepen zijn. Het
betekent het peilen van de
rijkdommen in een zee die, op het
eerste gezicht, niets nieuws bevat,
omdat deze al deel uitmaakt van ons
dagelijks landschap. De Romeinen
noemden de Middellandse zee Mare
nostrum, onze zee: de zee die hen
bekend was, de zee die deel van hun
dagelijks leven was. De heilige
Jozefmaria sprak over het ontdekken



van nieuwe (Middellandse) zeeën
omdat, als we dieper de zeeën
opgaan waarvan we denken dat we
ze goed kennen, zich brede en
onverwachte horizonten voor onze
ogen openen. Dan kunnen we tegen
de Heilige Drieëenheid, met de
heilige Catharina van Siena, zeggen:
“U bent als een diepe zee; hoe meer
ik tot U doordring, hoe meer ik
ontdek en hoe meer ik ontdek, hoe
meer ik U zoek.”[5]

Deze ontdekkingen zijn heldere
inzichten die God geeft wanneer en
als Hij dat wil. Maar ons ijverig
zoeken en overdenken kan ook onze
ziel erop voorbereiden om deze
inzichten van God te ontvangen. “Net
zoals iemand die eerst in het duister
was en plotseling in de zon komt,
ervaart dat zijn lichamelijk zicht
verbetert en dat hij duidelijk dingen
ziet die hij daarvoor niet zag, zoals
iemand die de Heilige Geest ontvangt
verlicht wordt in zijn ziel.”[6]



In deze nieuwe serie hoofdartikelen
willen we enkele van deze nieuwe
horizonten die de heilige Jozefmaria
in zijn innerlijk leven ontdekte
beschouwen, om met hem dieper
door te dringen “in de diepten van
Gods Liefde.”

Abba Pater!

Een van de diepst gewortelde
overtuigingen van de eerste
christenen was dat zij God konden
benaderen als zijn geliefde kinderen.
Jezus zelf had hun geleerd: Jullie
moeten zo bidden: Onze Vader in de
hemel ….[7] Hij had zichzelf aan de
Joden voorgesteld als de Zoon van de
Vader, en hij had zijn leerlingen
geleerd zich ook zodanig te gedragen.
De apostelen hadden hem God horen
aanspreken met de term, waarmee
de Hebreeën gewend waren om hun
eigen vader aan te spreken. En toen
ze de Heilige Geest ontvingen, waren
ze zelf begonnen om die term te



gebruiken. Het was iets wat
volkomen nieuw was, in het vrome
leven van Israël, maar de heilige
Paulus verwees ernaar als naar iets
volkomen natuurlijks voor iedereen: 
Want jullie ontvingen niet de geest
van slavernij om terug te vallen in
angst, maar jullie hebben de geest van
het kindschap ontvangen. Als wij
uitroepen, ‘Abba! Vader!’ is het de
Geest zelf die het getuigenis van onze
geest bevestigt dat we kinderen zijn
van God. [8]

Het was deze overtuiging die hen
vervulde met zelfvertrouwen en die
hun onverwachte moed gaf: als we
kinderen zijn, dan zijn wij ook
erfgenamen, en wel erfgenamen van
God tezamen met Christus [9] Jezus is
niet alleen de eniggeboren Zoon van
de Vader, maar ook de eerstgeborene
onder vele broeders.[10] Het nieuwe
Leven, gebracht door Christus, werd
hun getoond als het leven van Gods
geliefde kinderen. Dit was noch een



theoretische, noch een abstracte
waarheid, maar eerder een realiteit
die hen vervulde met overvloedige
vreugde. We zien dit weerspiegeld in
de vreugdevolle woorden van de
heilige apostel Johannes in zijn
eerste brief: Hoe groot is de liefde die
de Vader ons betoond heeft! Wij
worden kinderen van God genoemd,
en we zijn het ook. [11]

Gods vaderschap, zijn heel speciale
en tedere liefde voor ieder van ons, is
iets wat wij christenen leren over het
recht van kindschap. En
desalniettemin worden wij geroepen
om dit te ontdekken op een
persoonlijke en levendige manier die
onze verhouding met God
transformeert. Zo doende opent zich
een zee aan vrede en vertrouwen
voor onze ogen, een immense
horizon waar we steeds dieper in
kunnen doordringen gedurende ons
hele leven.



Voor de heilige Jozefmaria was dit
een onverwachte ontdekking, het
plotselinge verschijnen van een
panorama dat verborgen was in iets
dat hij al goed kende.

Dit gebeurde in de herfst van 1931,
waaraan hij vele jaren later
herinnerde met: “Ik kan je nog het
precieze moment vertellen wanneer
en waar mijn eerste gebed als zoon
van God plaatsvond. Ik had geleerd
om God Vader te noemen, al vanaf
mijn jeugd. Maar voelen, zien,
verbaasd zijn over dat verlangen van
God dat wij zijn kinderen zouden
zijn… dat was op straat en in een
tram. Een tot anderhalf uur lang, ik
weet het niet, moest ik Abba, Pater
roepen!”[12]

In de daaropvolgende maanden
kwam de heilige Jozefmaria
herhaaldelijk terug op deze
overweging. In de retraite die hij een
jaar later deed, schreef hij



bijvoorbeeld: “Eerste dag. God is mijn
Vader. En ik laat deze overweging
niet los.”[13] De hele dag besteed aan
het overdenken van Gods
Vaderschap! Hoewel zo’n lange
periode van contemplatie ons in
eerste instantie zou kunnen
verbazen, toont het in feite aan hoe
diep de ervaring van zijn goddelijk
kindschap zich in zijn hart gegrift
had. Ook wij zouden, in ons gebed en
steeds als wij ons tot God richten,
eerst een houding van
vertrouwensvolle overgave en
dankbaarheid moeten bevorderen.
Maar om onze relatie met God op
deze manier te beleven, is het
noodzakelijk dat wij opnieuw
persoonlijk ontdekken dat hij
werkelijk onze Vader wil zijn.

Wie is God voor mij?

Misschien leerden we zoals de heilige
Jozefmaria ook al heel jong dat God
onze Vader is. Maar we moeten



misschien nog een heel lange weg
gaan voordat we werkelijk de
radicale waarheid dat we Gods
kinderen zijn tot een integraal deel
van ons leven maken. Hoe kunnen
wij deze ontdekking gemakkelijker
maken?

In de eerste plaats, om werkelijk
Gods vaderschap te ontdekken,
zullen we vaak zijn authentieke beeld
moeten oproepen. Wie is God voor
mij? Bewust of onbewust denken
sommigen aan God als aan iemand
die wetten oplegt, en dreigt met
straffen voor iedereen die ze niet
gehoorzaamt. Iemand die verwacht
dat zijn wil wordt opgevolgd en die
boos wordt wanneer hij niet wordt
gehoorzaamd; kort gezegd, een
Meester met ons louter als zijn
onwillige ondergeschikten. In andere
gevallen (en dit geldt ook voor
sommige christenen), wordt God
voornamelijk gezien als de reden
waarom wij ons goed moeten



gedragen. Hij wordt gezien als de
reden waarom we een doel behoren
na te streven, maar dat we niet echt
willen bereiken. Desalniettemin, God
“is geen tirannieke heerser en ook
geen starre, onverbiddelijke rechter.
Hij is onze Vader. Hij spreekt met ons
over onze zonden, onze fouten en
tekortkomingen, maar Hij doet dat
om ons ervan te bevrijden en ons
zijn vriendschap en liefde aan te
bieden.”[14]

De moeilijkheid van het besef dat 
God Liefde is [15] is soms ook te
wijten aan de crisis waarin het
vaderschap op velerlei plaatsen
verkeert. Misschien hebben we dat
gezien toen we met vrienden of
collega’s spraken; de gedachte aan
hun eigen vader roept niet altijd
goede herinneringen bij hen op, en
een God die Vader is, is niet
bijzonder aantrekkelijk voor hen. Als
we met hen over het geloof praten, is
het goed om hun te laten zien hoe



hun pijn over dit gebrek in hun leven
toont hoe diep de behoefte aan
vaderschap in hun eigen hart
geschreven staat: een vaderschap dat
aan hen voorafgaat en dat een
beroep op hen doet. Een vriend, of
een priester, kan hen door hun
nabijheid helpen om de liefde te
ontdekken van de Vader naar wie alle
vaderschap in de hemel en op aarde
genoemd wordt;[16] en ook deze
tederheid te ervaren in “de roeping
om een ‘beschermer’” te zijn[17] die
in ieder hart schuilt, en die gestalte
krijgt in de vader of de moeder die zij
zelf al zijn, of op een goede dag
zouden willen zijn. Op die manier
kunnen ze doorgaan met in de diepte
van hun ziel het authentieke gezicht
van God te ontdekken en de manier
waarop wij zijn kinderen geroepen
zijn te leven, wetend dat we door
hem met oneindige liefde worden
beschouwd. Een vader houdt niet
van zijn kind om wat hij of zij doet,
om de resultaten die getoond



worden, maar eenvoudig omdat het
zijn kind is. Hij wil dat zijn kind het
goed doet in het leven en probeert
uit ieder kind het beste te halen,
maar is zich altijd van bewust van de
waarde die het kind in zijn ogen al
heeft.

Het kan ons helpen ons dit te
herinneren, vooral wanneer we falen
in iets of wanneer de kloof tussen
onze levens en de “modellen” die de
wereld ons voorhoudt uitmondt in
een laag zelfbeeld. “Dat is onze
werkelijke ‘statuur’, onze spirituele
identiteit: we zijn Gods geliefde
kinderen, altijd. Het niet accepteren
van onszelf, somber leven, negatief
zijn, betekent dus dat we onze
diepste identiteit niet herkennen. Het
is alsof ik wegloop als God naar me
wil kijken, terwijl ik probeer zijn
droom voor mij te bederven. God
houdt van ons zoals we zijn, en geen
zonde, fout of vergissing van ons



maakt dat hij van gedachten
verandert.”[18]

Beseffen dat God onze Vader is,
houdt ook in dat wij onszelf door
hem laten beschouwen als zijn zeer
geliefde kinderen. Dan beginnen we
te begrijpen dat onze “waarde” niet
afhangt van wat we hebben – onze
talenten – of van wat we doen – onze
successen – maar eerder van de
Liefde die ons heeft gemaakt, die
over ons gedroomd heeft en ons
heeft bevestigd al voor de
grondlegging van de wereld.[19]
Gegeven het schrale beeld van God
dat soms in de tegenwoordige wereld
wordt aangetroffen, wilde paus
Benedictus XVI direct vanaf het
begin van zijn pontificaat in
herinnering brengen dat “wij niet het
toevallige en gevoelloze product van
evolutie zijn. Ieder van ons is de
vrucht van een gedachte van God.
Ieder van ons is gewild, ieder van
ons is geliefd, ieder van ons is



nodig.”[20] Beïnvloedt deze gedachte
werkelijk ons dagelijks leven?

De vertrouwensvolle hoop van
Gods kinderen

De heilige Jozefmaria herinnerde de
gelovigen van het Opus Dei er
regelmatig aan dat “de fundering van
ons geestelijk leven schuilt in het
besef van het goddelijk
kindschap.”[21] Hij vergeleek dit met
de “draad die de parels van een
schitterende halsketting verenigt.
Goddelijk kindschap is de draad die
alle deugden samenbindt, omdat ze
de deugden van een kind van God
zijn.”[22] Daarom is het erg
belangrijk om God te vragen om voor
ons zijn “nieuwe horizon” te openen,
die ons hele geestelijk leven
ondersteunt en vormgeeft.

De ‘draad’ van goddelijk kindschap
leidt tot “een dagelijkse houding van
hoopvolle overgave,”[23] een
houding die we in kinderen vinden,



vooral als ze klein zijn. Daarom
wordt goddelijk kindschap in leven
en werk van de heilige Jozefmaria
vaak nauw verbonden met
geestelijke kindschap. Welk belang
hecht een kind aan de vele malen dat
hij valt wanneer hij leert fietsen?
Geen, zo lang als hij zijn vader in de
buurt ziet, die hem aanmoedigt om
het opnieuw te proberen. Dat is wat
zijn hoopvolle overgave betekent.
“Vader zegt dat ik het kan … dus
vooruit!”

Het besef dat we Gods kinderen zijn,
geeft ons de zekerheid die we nodig
hebben om de opdracht uit te voeren
die God aan ons heeft toevertrouwd.
We zullen ons voelen als dat kind
wiens vader tot hem zegt: Jongen, ga
vandaag in de wijngaard werken.[24]
Misschien is onze eerste reactie dat
we ons bevreesd voelen, omdat we
ons allerlei moeilijkheden voor de
geest halen. Maar we zullen meteen
bedenken dat het onze Vader is die



ons dit vraagt, omdat hij zoveel
vertrouwen in ons heeft. Zoals
Christus zullen we leren om ons over
te geven in de handen van de Vader
en hem uit de diepten van onze ziel
te zeggen: Maar niet wat Ik wil, maar
wat U wilt.[25] De heilige Jozefmaria
leerde ons met zijn leven om op deze
manier te handelen, in navolging van
Christus: “In de loop der jaren heb ik
getracht mij zonder onderbreking op
deze blijde realiteit te verlaten. Mijn
gebed is – in alle omstandigheden –
altijd hetzelfde geweest, in
verschillende toonaarden. Ik heb
gezegd: Heer, U hebt mij hier
neergezet; U hebt mij dit of dat
toevertrouwd en ik heb vertrouwen
in U. Ik weet dat U mijn Vader bent
en ik heb steeds gezien, dat kleine
kinderen altijd een onvoorwaardelijk
vertrouwen in hun ouders
hebben.”[26]

We kunnen niet ontkennen dat er
moeilijkheden zullen zijn. Maar we



zullen ze tegemoet treden in de
wetenschap dat, wat er ook gebeurt,
onze almachtige Vader ons begeleidt;
hij is aan onze zijde en bewaakt ons.
Hij zal doen wat wij proberen te
doen, aangezien het uiteindelijk zijn
werk is; hij zal het misschien op een
andere manier doen, maar zeker op
een vruchtbaarder manier. “Als je je
werkelijk op de Heer verlaat, zul je
leren tevreden te zijn met wat er
gebeurt en je gemoedsrust niet te
verliezen als het resultaat niet is wat
je had gewild, ondanks alle moeite
die je hebt gedaan en ondanks het
feit dat je al de nodige middelen hebt
gebruikt… Want dat is dan het
‘resultaat’ dat God ervan
verwachtte.”[27]

Het versterken van ons “gevoel
van goddelijk kindschap”

De heilige Jozefmaria, nota bene,
verwees niet naar goddelijk
kindschap als het fundament van de



geest van het Opus Dei, maar eerder
naar het besef van ons goddelijk
kindschap. Het is niet genoeg om
Gods kinderen te zijn; we moeten 
beseffen dat wij kinderen van God
zijn, zodat ons leven van dat “besef”
vervuld raakt. Die zekerheid in ons
hart te hebben is het stevigst
mogelijke fundament; de waarheid
van ons goddelijk kindschap wordt
dan een actieve werkelijkheid, met
een specifieke weerklank in ons
leven.

Om dit besef te versterken, is het
goed om met onze geest en ons hart
dieper door te dringen in die
werkelijkheid. Met onze geest,
allereerst, door in ons gebed te
mediteren over de passages in de
Heilige Schrift die spreken over Gods
vaderschap, over ons kindschap en
over het leven van Gods kinderen.
We kunnen dit aanzienlijk
verhelderen vanuit veel teksten van
de heilige Jozefmaria over wat het



betekent om Gods kinderen te zijn,
[28] of vanuit de overdenkingen van
andere heiligen en christelijke
schrijvers.[29]

Met ons hart kunnen wij dieper
doordringen in de realiteit dat wij
kinderen van God zijn door
vertrouwensvol toevlucht bij God te
zoeken door onszelf aan zijn Liefde
over te geven. We kunnen ons
kinderlijk vertrouwen opwekken,
met of zonder woorden, door altijd te
proberen ons van zijn Liefde voor
ons bewust te zijn. Een manier om
dat zo te doen is door ons tot hem te
wenden met korte aanroepingen of
verzuchtingen. De heilige Jozefmaria
suggereerde: “Noem Hem door de
dag vaak <Vader> en zeg Hem –
tussen Hem en u alleen, in uw hart –
dat u Hem bemint, dat u Hem
aanbidt: dat u zich trots en sterk
voelt nu u zijn kind bent.”[30] We
kunnen ook gebruik maken van een
of ander kort gebed dat ons kan



helpen om iedere dag tegemoet te
treden met de zekerheid van ons
besef dat we kinderen van God zijn,
of deze te beëindigen met een gebed
van dankzegging, berouw en hoop.
Paus Franciscus suggereerde dit
gebed aan jonge mensen: “Heer, ik
dank u dat u van mij houdt; ik ben er
zeker van dat u van mij houdt; help
me om van mijn eigen leven te
houden! Niet met mijn fouten, die
gecorrigeerd moeten worden, maar
met het leven zelf, dat een grote gave
is, want het is een tijd om lief te
hebben en bemind te worden.”[31]

Terugkeren naar het huis van de
Vader

De familie is beschreven als “de
plaats waarheen wij terugkeren,”
waar we onderdak vinden en rust.
Zoals de heilige Johannes Paulus II
graag zei, het is het “heiligdom van
liefde en leven.”[32] Want daar
vinden we opnieuw de Liefde die



betekenis en waarde aan ons leven
geeft, omdat het aan de oorsprong
ervan raakt.

Tegelijkertijd, stelt het besef dat we
Gods kinderen zijn ons in staat om in
vertrouwen naar hem terug te keren
als we vermoeid zijn, als anderen ons
niet goed behandeld hebben of als
we ons gekwetst voelen… en ook als
we hem hebben beledigd. Terugkeren
naar de Vader is een andere manier
van leven “in hoopvolle overgave”.
We zouden vaak moeten mediteren
over de parabel van de vader die
twee zonen had, ons verteld door de
heilige Lucas.[33] “God wacht met
uitgestrekte armen op ons, zoals de
vader in de parabel, ook al hebben
wij dat niet verdiend. Het maakt niet
uit wat we Hem schuldig zijn. Zoals
de verloren zoon hoeven we alleen
maar ons hart voor Hem te openen
en heimwee te hebben naar het huis
van de Vader. We hoeven ons alleen
maar te verwonderen en te



verheugen over het geschenk van
God dat we ons zijn kinderen mogen
noemen en dat ook werkelijk zijn,
ook al beantwoorden wij zo
magertjes.”[34]

Misschien had die zoon weinig
aandacht besteed aan het lijden dat
hij zijn Vader had berokkend; wat hij
vooral miste was de manier van
leven die hij in zijn vaders
huishouden had.[35] Hij vertrok naar
huis met de gedachte daar een
eenvoudige dienaar onder de
anderen te zijn. Desalniettemin
ontving zijn vader hem – hij ging
naar buiten om hem te ontmoeten,
omhelsde hem en overdekte hem
met kussen! – en herinnerde hem zo
aan zijn diepste identiteit: hij was 
zijn zoon. En meteen gaf hij opdracht
dat hij zijn kleren, zijn sandalen en
zijn ring terug moest krijgen – de
tekenen van het zoonschap die zelfs
niet door zijn slechte gedrag konden
worden uitgewist. “En toch, ondanks



alles, was het zijn zoon om wie het
ging, en zo’n relatie zou nooit
kunnen worden veranderd of
vernietigd door welk gedrag ook
maar.”[36]

Hoewel wij God soms zien als een
Meester wiens dienaren we zijn, of
als een onverbiddelijke rechter, hij
blijft trouw aan zijn Liefde als Vader.
De mogelijkheid om dicht tot hem te
naderen nadat we gevallen zijn, is
altijd een geweldige gelegenheid om
hem werkelijk te ontdekken. En het
openbaart ons ook onze eigen
identiteit. Het is niet louter het feit
dat hij besloten heeft om van ons te
houden, omdat hij dat wil, maar
eerder dat wij werkelijk, door de
genade, Gods kinderen zijn. Wij zijn
kinderen van God: niets en niemand
kan ons ooit beroven van die
waardigheid. Zelfs wij zelf niet.
Daarom, terwijl wij de werkelijkheid
zien van onze zwakheid en onze
bewuste en vrijwillige zonde, zouden



wij nooit de hoop moeten verliezen.
Zoals de heilige Jozefmaria zei:
“Maar die overweging heeft niet het
laatste woord. Het laatste woord is
aan God. Het is het woord van zijn
reddende en barmhartige liefde en
dus het woord van ons goddelijk
kindschap.”[37]

Bezig zijn met lief te hebben

Het besef van het goddelijk
kindschap verandert alles, zoals het
het leven van de heilige Jozefmaria
veranderde toen hij onverwacht deze
nieuwe ‘horizon’ ontdekte. Hoe
anders is het innerlijk leven als we,
in plaats van het te baseren op onze
eigen vooruitgang of resultaten die
ons beter maken, het concentreren
op de Liefde die voor ons uitgaat en
op ons wacht! Als we prioriteit geven
aan wat we zelf doen, laten we ons
spirituele leven bijna uitsluitend
draaien om onze persoonlijke
vooruitgang. Op de lange termijn



loopt deze manier van leven niet
alleen het risico om Gods liefde
vergeten achter te laten in een
hoekje van onze ziel, maar leidt het
ook tot ontmoediging omdat we
alleen staan in onze strijd tegen
mislukking.

Maar als we alles richten op wat God
doet, op ons door hem te laten
beminnen, op het verwelkomen van
zijn Verlossing iedere dag opnieuw,
dan krijgt onze strijd een heel andere
klank. Als we overwinnen, komen
dankbaarheid en aanbidding als
vanzelf natuurlijk uit ons op; en als
wij een nederlaag lijden zullen we
vol vertrouwen terugkeren naar God
onze Vader, hem om vergeving
vragen en ons door hem laten
omhelzen. Op die manier zullen we
gaan beseffen dat “goddelijk
kindschap niet een specifieke deugd
is met zijn eigen daden, maar eerder
de voortdurende toestand van het
onderwerp van de deugden. Al onze



activiteiten, het beoefenen van onze
deugden, kunnen en moeten de
beoefening van ons goddelijk
kindschap zijn.”[38]

Nederlaag bestaat niet voor iemand
die Gods Liefde iedere dag probeert
te verwelkomen. Zelfs de zonde kan
een gelegenheid worden om ons
onze identiteit als kinderen te
herinneren en naar God onze Vader,
die erop staat om ons te komen
begroeten en te zeggen “Zoon, mijn
zoon!”, terug te keren. En zoals het
de heilige Jozefmaria gebeurde, zal
dit besef ons de kracht geven die we
nodig hebben om onze Heer opnieuw
te volgen. “Ik weet dat jij en ik met
het heldere licht en de hulp van de
genade beslist zullen zien welke
dingen in ons vernietigd moeten
worden, en die zullen we
vernietigen; welke dingen eruit
getrokken moeten worden, en die
zullen we eruit trekken; welke
dingen we moeten inleveren, en die



zullen we inleveren.”[39] Maar we
zullen dat doen zonder angstig of
ontmoedigd te worden, terwijl we
proberen om nooit het ideaal van
Christelijk leven te verwarren met
perfectionisme.[40] Dan zullen we
ons leven op Gods Liefde voor ons
richten, al liefhebbend. We zullen als
kleine kinderen zijn die iets van hun
Vaders liefde hebben ontdekt, en die
duizend en een manieren zoeken om
hun dankbaarheid te tonen en te
antwoorden met alle liefde, weinig of
veel, die ze tot uitdrukking kunnen
brengen.

Lucas Buch

[1] Fernando Ocáriz, pastorale brief,
14 februari 2017, no. 30.

[2] Ibid. Vgl. heilige Jozefmaria, De
Weg, nr. 961; Vrienden van God, nr.
239.



[3] Heilige Jozefmaria,Christus komt
langs, nr. 97.

[4] Heilige Jozefmaria,De Smidse, nr.
540.

[5] Heilige Catharina van Siena, 
Dialogues, nr. 167.

[6] Heilige Cyrillus van Jeruzalem, 
Catechesis 16, 16.

[7] Mt 6:9

[8] Rom 8:15-16.

[9] Rom 8:17.

[10] Vgl. Rom 8:29; Kol 1:15.

[11] 1 Joh 3:1.

[12] Heilige Jozefmaria, Meditatie, 24
december 1969 (in Andres Vázquez
de Prada, The Founder of Opus Dei,
deel 1, Scepter, blz. 334).



[13] Heilige Jozefmaria, persoonlijke
aantekeningen, nr. 1637 (in Andres
Vázquez de Prada, The Founder of
Opus Dei, deel 1, Scepter, blz. 400).

[14] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 64.

[15] 1 Joh 4:8.

[16] Ef 3:14.

[17] Paus Franciscus, Homilie bij de
Mis ter gelegenheid van zijn
pauskeuze, 19 maart 2013.

[18] Paus Franciscus, Homilie bij de
Wereldjongerendagen in Polen, 31
juli 2016.

[19] Ef 1:4.

[20] Paus Benedictus XVI, Homilie bij
de Mis ter gelegenheid van zijn
pauskeuze, 24 april 2005.

[21] Heilige Jozefmaria, brief, 25
januari 1961.



[22] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van zijn preek, 6 juli
1974.

[23] Fernando Ocáriz, pastorale brief,
14 februari 2017, nr. 8.

[24] Mt 21:28.

[25] Mc 14:36.

[26] Heilige Jozefmaria,Vrienden van
God, nr. 143.

[27] Heilige Jozefmaria,De Voor, nr.
860.

[28] Vgl. Fernando Ocáriz, “Filiación
divina” in Diccionario de san
Josemaría Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo, Burgos 2013, blz. 519-526.

[29] Het jubeljaar van
Barmhartigheid heeft geholpen
sommige hiervan voor het voetlicht
te brengen. Vgl Pauselijke Raad voor
de Bevordering van de Nieuwe
Evangelisatie, Merciful Like the



Father. Resources for the Jubilee of
Mercy 2015-2016.

[30] Heilige Jozefmaria,Vrienden van
God, nr. 150.

[31] Paus Franciscus, homilie, 31 juli
2016.

[32] Heilige Johannes Paulus II,
homilie, 4 mei 2003.

[33] Vgl. Lc 15:11-32.

[34] Heilige Jozefmaria,Christus komt
langs, nr. 64.

[35] Vgl. Lc 15:17-19.

[36] Heilige Johannes Paulus II,
encycliek Dives in Misericordia, 30
november 1980, nr. 5.

[37] Heilige Jozefmaria,Christus komt
langs, nr. 66.



[38] Fernando Ocáriz en Ignacio de
Celaya, Vivir como hijos de Dios,
Eunsa, Pamplona 1993, blz. 54.

[39] Heilige Jozefmaria,Christus komt
langs, nr. 66.

[40] Vgl. Fernando Ocáriz, pastorale
brief, 14 februari 2017, nr. 8.

Lucas Buch

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/nieuwe-horizonten-i-dat-
eerste-gebed-van-een-kind-van-god/

(20-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/nieuwe-horizonten-i-dat-eerste-gebed-van-een-kind-van-god/
https://opusdei.org/nl-be/article/nieuwe-horizonten-i-dat-eerste-gebed-van-een-kind-van-god/
https://opusdei.org/nl-be/article/nieuwe-horizonten-i-dat-eerste-gebed-van-een-kind-van-god/

	Nieuwe horizonten (I): “Dat eerste gebed - van een kind van God”

