
opusdei.org

In de werkplaats van
Jozef

“De heilige Jozef is werkelijk
Vader en Heer. Degenen die
hem vereren, beschermt en
leidt hij op hun aardse weg, net
zoals hij Jezus beschermde en
begeleidde terwijl Hij opgroeide
en volwassen werd,” zei de
heilige Jozefmaria tijdens een
homilie.

18-3-2009

Homilie gehouden op 19 maart 1963
(feest van de heilige Jozef)



Heel de Kerk erkent in de heilige
Jozef haar patroon en beschermer.
Door de eeuwen heen heeft men over
hem gesproken door verschillende
aspecten van zijn leven te
onderstrepen, altijd trouw aan de
opdracht die hij van God had
gekregen. Daarom roep ik hem al
vele jaren graag aan met een zeer
intieme titel: Onze Vader en Heer.

De heilige Jozef is werkelijk Vader en
Heer. Degenen die hem vereren,
beschermt en leidt hij op hun aardse
weg, net zoals hij Jezus beschermde
en begeleidde terwijl Hij opgroeide
en volwassen werd. Als men met
hem omgaat, ontdekt men dat de
heilige patriarch bovendien meester
is van het innerlijk leven. Hij leert
ons Jezus kennen, leert ons met Hem
samen te wonen, opdat wij tot het
besef komen dat wij deel uitmaken
van het gezin van God. De heilige
Jozef geeft ons deze lessen zoals hij
was: een gewone man, een



huisvader, een arbeider die zijn kost
verdiende met het werk van zijn
handen. En dit feit heeft ook voor
ons een betekenis die reden is tot
nadenken en vreugde.

Wanneer wij vandaag zijn feest
vieren, wil ik zijn persoon oproepen
door in herinnering te brengen, wat
het evangelie ons over hem vertelt,
om op deze manier beter te kunnen
begrijpen wat God ons wil leren door
het eenvoudige leven van de
echtgenoot van de heilige Maria.

De figuur van de heilige Jozef in
het evangelie

Zowel de heilige Matteüs als de
heilige Lucas spreken over de heilige
Jozef als een man die afkomstig was
uit een voornaam geslacht, dat van
David en Salomon, koningen van
Israël. Details van deze herkomst zijn
historisch gezien enigszins duister.
Wij weten namelijk niet welke van
de twee geslachtslijsten, die de



evangelisten ons geven, tot Maria -
Moeder van Jezus naar het vlees -
behoort en welke tot Jozef, die zijn
vader volgens de joodse wet was.
Evenmin weten wij of de
geboortestad van Jozef Betlehem
was, waar hij heenging om zich te
laten inschrijven, of Nazaret waar hij
woonde en werkte.

Maar we weten wel dat hij geen rijk
man was: hij was een arbeider, zoals
miljoenen anderen over de hele
wereld. Hij oefende het vermoeiende
en nederige beroep uit dat God
eveneens voor zichzelf had gekozen,
toen Hij het vlees aannam en dertig
jaar lang wilde leven als wij.

De heilige Schrift zegt dat Jozef een
handwerker was. Verschillende
Vaderen voegen eraan toe dat hij
timmerman was. De heilige Justinus
zegt, wanneer hij over het werk van
Jezus spreekt, dat hij ploegen en
jukken maakte (H.Justinus, Dialogus



cum Tryphone, 88, 2, 8 [PG 6, 687]).
Misschien heeft de heilige Isidorus
van Sevilla hieruit afgeleid dat Jozef
een smid was. In ieder geval een
arbeider die werkte ten dienste van
zijn medeburgers, met een
vaardigheid die de vrucht was van
jarenlang zwoegen en zweten.

Uit het evangelie blijkt de grote
menselijke persoonlijkheid van Jozef.
Nooit komt hij ons voor als iemand
die schuchter is, of bang voor het
leven. Integendeel, hij weet de
problemen aan te pakken. Hij weet
hoe hij uit moeilijke situaties kan
komen. Hij weet de taken die hem
toevertrouwd worden met
verantwoordelijkheid en initiatief op
zich te nemen.

Ik ben het niet eens met het klassieke
beeld van sint Jozef als oude man, al
heeft men dat gedaan met de
bedoeling de eeuwige
maagdelijkheid van Maria te laten



uitblinken. Ik stel mij hem voor, jong,
sterk, misschien iets ouder dan Onze
Lieve Vrouw, maar in de kracht van
zijn leven.

Om de deugd van kuisheid te beleven
hoeft men niet te wachten tot men
oud is, of geen kracht meer heeft. De
kuisheid ontstaat uit de liefde, en
voor de zuivere liefde zijn de energie
en de vreugde van de jeugd geen
hindernissen. Jong waren het hart en
het lichaam van sint Jozef, toen hij in
het huwelijk trad met Maria, toen hij
kennis nam van het mysterie van
haar goddelijk Moederschap, toen hij
aan haar zijde leefde met
eerbiediging van haar integriteit, die
God aan de wereld wilde schenken
als een teken temeer van zijn komst
onder de mensen. Wie niet in staat is
een dergelijke liefde te begrijpen,
weet heel weinig af van wat de
werkelijke liefde is en heeft totaal
geen weet van de christelijke
betekenis van de kuisheid.



Wij zeiden dat Jozef een handwerker
was uit Galilea, een man zoals vele
anderen. En wat kan een inwoner
van een afgelegen dorpje als Nazaret
van het leven verwachten? Alleen
werk en nog eens werk, elke dag
opnieuw, steeds met dezelfde
inspanning. Een armoedige, kleine
woning om na de inspanning van de
dag op krachten te komen en de
volgende dag het werk weer te
hervatten.

Maar de naam van Jozef betekent in
het Hebreeuws: God zal er aan
toevoegen. God voegt aan het heilig
leven van degenen die zijn wil
vervullen onvermoede dimensies
toe: het belangrijkste, dat wat
waarde geeft aan alles, het
goddelijke. God heeft aan het
nederige en heilige leven van Jozef
het leven van de Maagd Maria en dat
van Jezus Onze Heer - om zo te
zeggen - toegevoegd. God laat zich
nooit overtreffen in edelmoedigheid.



Jozef kon zich de woorden die zijn
Vrouw, de heilige Maria, uitsprak,
eigen maken: Quia fecit mihi magna
qui potens est, Hij die almachtig is
heeft aan mij grote dingen verricht, 
quia respexit humilitatem (Lc. 1,
48-4), want Hij zag neer op mijn
geringheid.

Jozef was inderdaad een gewone
man, op wie God heeft vertrouwd om
grote dingen tot stand te brengen. Hij
wist elk van de gebeurtenissen die
deel uitmaakten van zijn leven, te
beleven zoals de Heer dat wilde.
Daarom looft de heilige Schrift Jozef
door te zeggen dat hij rechtvaardig
was (vgl. Mt. 1, 19). En in het
Hebreeuws wil rechtvaardig zeggen:
vroom, onberispelijk dienaar van
God, vervullen van de goddelijke wil
(vgl. Gen.7, 1;18, 23-32; Ez.18, 5 ev.;
Spr.12, 10), ook betekent het: goed en
barmhartig voor de naaste (vgl. Tob.
7, 5; 9, 9). In één woord, de
rechtvaardige is degene die God



bemint en deze liefde bewijst door
Zijn geboden na te komen en zijn
hele leven te richten op de
dienstbaarheid aan zijn broeders en
zusters.

Het geloof, de liefde en de hoop
van Jozef

De rechtvaardigheid bestaat niet
slechts in de onderwerping aan een
regel: de rechtvaardigheid moet van
binnenuit ontstaan en behoort diep
en levendig te zijn, want de
rechtvaardige leeft uit het geloof (vgl.
Hab. 2, 4). Leven uit het geloof. Deze
woorden die later zo vaak
onderwerp van meditatie voor de
apostel Paulus zijn geweest, werden
volop bewaarheid in sint Jozef. Zijn
vervulling van de wil van God is geen
routine of formaliteit, maar spontaan
en diep. De wet die elke gelovige jood
naleefde, was voor hem niet slechts
een wetboek of gewoon een
verzameling van geboden, maar de



uitdrukking van de wil van de
levende God. Daarom wist hij de
stem van de Heer te herkennen, toen
deze zich onverwacht en verrassend
openbaarde.

Want de geschiedenis van de heilige
Patriarch was wel eenvoudig, maar
niet gemakkelijk. Na angstige
ogenblikken weet hij dat de Zoon van
Maria ontvangen is van de heilige
Geest. En dat Kind, Zoon van God, dat
stamt uit David naar het vlees, wordt
geboren in een stal. Engelen vieren
zijn geboorte en persoonlijkheden uit
verre landen komen Hem aanbidden.
Maar de koning van Judea wil zijn
dood en ze moeten vluchten. De Zoon
van God is ogenschijnlijk een
weerloos kind dat in Egypte zal
wonen.

Bij het verhalen van deze
gebeurtenissen laat de heilige
Matteüs in zijn evangelie de trouw
van Jozef, die de bevelen van God



nakomt zonder te aarzelen,
voortdurend tot uiting komen, ook al
kwam de betekenis van die geboden
hem soms duister voor of bleef het
verband met de rest van de
goddelijke plannen voor hem
verborgen.

Bij vele gelegenheden brengen de
Kerkvaders en de geestelijke
schrijvers deze kracht van het geloof
van sint Jozef naar voren. De heilige
Johannes Chrysostomus zegt over de
woorden van de Engel die hem
opdracht geeft te vluchten voor
Herodes en zijn toevlucht te zoeken
in Egypte (vgl. Mt. 2, 13): Toen Jozef
dat hoorde, nam hij er geen aanstoot
aan noch zei hij: Dat lijkt een raadsel.
U liet nog niet zo lang geleden weten
dat Hij zijn volk zou redden, en nu is
Hij niet eens in staat zichzelf te
redden; maar wij moeten vluchten,
een reis ondernemen en een lange tijd
in den vreemde verblijven. Dit is tegen
uw belofte. Jozef denkt niet op deze



manier, hij is een trouwe man. Ook
stelt hij geen vragen naar de tijd van
de terugkeer, ondanks het feit dat de
Engel die onbepaald had gelaten.
Want hij had hem gezegd: Blijf daar in
Egypte - tot ik het u zeg. En toch
maakt hij geen moeilijkheden, maar
gehoorzaamt en gelooft, en verdraagt
al de beproevingen vol vreugde (H.
Johannes Chrysostomus, in Mattaeum
homilae, 8, 3 [PG 57, 85]).

Het geloof van sint Jozef wankelt
niet, zijn gehoorzaamheid is strikt en
snel. Om de les die de heilige
patriarch ons hier geeft beter te
kunnen begrijpen, is het goed te
overwegen dat zijn geloof levend is,
en dat zijn gehoorzaamheid niet de
houding heeft van de
gehoorzaamheid van diegenen die
zich door de gebeurtenissen laten
meeslepen. Want niets is zo strijdig
met het christelijk geloof als
conformisme, bij de pakken gaan
neerzitten en innerlijke slapheid.



Jozef gaf zich zonder enig
voorbehoud over in de handen van
God, maar nooit heeft hij nagelaten
over de gebeurtenissen na te denken,
en zo heeft hij van de Heer het
vermogen gekregen de werken van
God te begrijpen, dat wil zeggen: de
ware wijsheid. Op deze manier
leerde hij geleidelijk aan dat de
bovennatuurlijke plannen in God een
onderling verband hebben dat soms
in tegenspraak is met de menselijke
plannen.

In de verschillende omstandigheden
van zijn leven denkt de patriarch
daar wel over na en aarzelt hij niet
zijn verantwoordelijkheid te nemen.
Integendeel, hij stelt zijn hele
menselijke ervaring in dienst van het
geloof. Toen hij uit Egypte
terugkwam, vernam hij dat in Judea
Archelaüs heerste in plaats van zijn
vader Herodes, en vreesde hij
daarheen te gaan (Mt. 2, 22). Hij heeft
geleerd zich binnen het goddelijk



plan te bewegen; en als bevestiging
dat dit Gods wil is, wat hij al
vermoedt, ontvangt hij de aanwijzing
om naar Galilea terug te gaan.

Zo was het geloof van Jozef: volledig,
vol vertrouwen, integer, wat tot
uitdrukking komt in een
daadwerkelijke overgave aan de wil
van God, in een bewust aanvaarde
gehoorzaamheid. En met het geloof
komt de liefde. Zijn geloof wordt één
met de Liefde: liefde tot God, die de
beloften aan Abraham, Jakob en
Mozes vervult; liefde van een
echtgenoot tot Maria, en liefde van
een vader tot Jezus. Jozef gelooft en
bemint, hopend dat het grote werk
dat God in de wereld begint, namelijk
de verlossing van de mensen, mede
door middel van hem, een
timmerman uit Galilea, volbracht zal
worden.

Geloof, liefde, hoop: dat zijn de assen
waar het leven van Jozef en elk



christelijk leven om draait. De
overgave van sint Jozef komt ons
voor als een weefsel, een verwerving
van trouwe liefde, liefdevol geloof,
hoopvol vertrouwen. Zijn feestdag is
derhalve een goed ogenblik om ons
opnieuw te bezinnen op de
christelijke roeping, die de Heer aan
ieder van ons heeft geschonken.

Wanneer men werkelijk eerlijk uit
geloof, uit liefde en uit hoop wil
leven, dan is een hernieuwde
bezinning niet iets wat in onbruik is
geraakt. Wanneer er geloof, liefde en
hoop is, dan betekent die bezinning:
zich vernieuwen, in de handen van
God blijven, ondanks alle
persoonlijke fouten, zonden en
zwakheden. Zich vernieuwen is: het
bevestigen van de weg van trouw.
Hernieuwde bezinning betekent, met
andere woorden, de hernieuwing
van de trouw aan datgene wat de
Heer van ons wil: daadwerkelijke
liefde.



De liefde heeft noodzakelijkerwijs
haar eigen uitdrukkingsvormen.
Soms spreekt men van de liefde, alsof
zij een drang naar voldoening van
zichzelf zou zijn, of slechts een
middel om op egoïstische wijze de
eigen persoonlijkheid aan te vullen.
Maar zo is het niet. Echte liefde
betekent: buiten zichzelf treden, zich
overgeven. De liefde brengt vreugde
met zich mee, maar het is een
vreugde die haar wortels in de vorm
van een kruis heeft. Zolang wij op
aarde leven en wij de volheid van het
toekomstig leven nog niet bereikt
hebben, kan er geen werkelijke liefde
zijn zonder de ervaring van het offer,
van de smart: een smart die men
proeft, die men kan beminnen, die de
bron is van een intieme vreugde,
maar toch een echt verdriet; immers
zij veronderstelt de overwinning van
ons egoïsme en dat de Liefde ál ons
handelen zal leiden.



De werken van de Liefde zijn steeds
groot, ook wanneer het om
schijnbaar kleine dingen gaat. God is
naar ons, arme schepselen,
toegekomen en heeft gezegd dat hij
van ons houdt. Deliciae meae esse
cumfiliis hominam (Spr. 8, 31), ik
houd ervan om bij de
mensenkinderen te zijn.

De Heer geeft ons te kennen dat alles
belangrijk is: wat wij vanuit aards
standpunt bekijken als iets
bijzonders, maar evenzeer wat wij
van minder belang achten. Niets gaat
verloren. Geen enkel mens wordt
door God geminacht. Wij allen, ieder
volgens zijn eigen roeping - in zijn
gezin, in zijn beroep of ambt, in de
vervulling van 'zijn plichten van
staat, in de uitoefening van rechten
en plichten als burger - worden
uitgenodigd om deel te aan het
koninkrijk der hemelen.



Dat leert ons het leven van sint Jozef:
eenvoudig, gewoon, normaal,
opgebouwd uit jaren van steeds
hetzelfde werk, uit menselijk
oogpunt bezien eentonige dagen, die
elkaar opvolgen. Ik heb hier vaak
over nagedacht bij het beschouwen
van de persoon van de heilige Jozef
en dat is één van de redenen
waarom ik voor hem een bijzondere
devotie voel.

Toen de heilige Vader Johannes XXIII
tijdens de slotrede van de eerste
zitting van het Tweede Vaticaans
Concilie in 1963 aankondigde, dat in
de canon van de Mis melding zou
worden gemaakt van de naam van
sint Jozef, belde een vooraanstaande
prelaat me meteen op en zei: 
Rallegramenti! Gefeliciteerd! Toen ik
die aankondiging hoorde, dacht ik
onmiddellijk aan u, hoe blij u daarmee
zou zijn. En zo was het, want de
conciliaire vergadering, die de gehele
in de heilige Geest verenigde Kerk



vertegenwoordigt, had de
onschatbare bovennatuurlijke
waarde van het leven van sint Jozef
verklaard, de waarde van een
eenvoudig leven van werk, met de
ogen op God gericht, in volledige
vervulling van zijn goddelijke wil.

De arbeid heiligen, heilig worden
door de arbeid, anderen door de
arbeid heiligen

Als men mij vraagt naar de geest van
het Opus Dei, de vereniging waaraan
ik mijn leven heb gewijd, zeg ik
steeds dat het gaat om de gewone
arbeid, om onze beroepsarbeid,
uitgeoefend midden in de wereld. De
goddelijke roeping geeft ons een
opdracht, nodigt ons uit om deel te
nemen aan de unieke taak van de
Kerk, om zo getuigenis te geven van
Christus tegenover onze
medemensen en alle dingen tot God
te brengen.



De roeping doet ons de zin van ons
bestaan inzien. In het licht van het
geloof zien wij het waarom van ons
aards bestaan. Ons leven, het
tegenwoordige leven, het verleden
en dat wat nog komen zal, krijgt een
nieuwe dimensie, een diepte die wij
voorheen niet vermoedden. Alles wat
in ons leven gebeurt, krijgt nu zijn
eigen plaats: wij begrijpen waarheen
de Heer ons wil leiden en wij voelen
ons als het ware meegesleept door de
opdracht die ons wordt
toevertrouwd.

God haalt ons uit de duisternis van
onze onwetendheid, Hij maakt een
eind aan ons weifelend rondtasten
temidden van duizenden
toevalligheden in ons leven. Hij roept
ons met krachtige stem, zoals Hij dat
eens met Petrus en Andreas deed: 
Venite post me, et faciam vos fieri
piscatores hominum (Mt. 4, 19), komt,
volgt Mij, Ik zal u vissers van mensen



maken, ongeacht de plaats die wij in
de wereld innemen.

Wie uit het geloof leeft, kan
moeilijkheden en strijd ontmoeten,
smart en zelfs bitterheid, maar nooit
ontmoediging of angst. Hij weet
immers dat zijn leven niet vergeefs
is, hij weet waarvoor hij hier op de
aarde is. Ego sum lux mundi -riep
Christus uit -qui sequitur me non
ambulat in tenebris, sed habebit
lumen vitae (Joh. 8, 12), Ik ben het
licht der wereld; degene die Mij
volgt, loopt niet in het duister, maar
zal het licht van het leven bezitten.

Om het licht van God waardig te zijn,
is het nodig lief te hebben en de
nederigheid te bezitten om te
erkennen dat hij of zij gered moet
worden, en om met Petrus te zeggen: 
Heer, naar wie zouden wij gaan? Uw
woorden zijn woorden van eeuwig
leven en wij geloven en weten dat Gij
de Zoon van God zijt (Joh. 6, 69-70).



Als het zo met ons gesteld is, als wij
de roeping van God toelaten in ons
hart, dan zullen ook wij met recht
kunnen herhalen dat wij niet in het
duister wandelen, want boven onze
ellende en persoonlijke gebreken
schittert het licht van God zoals de
zon boven de onweerswolken.

Het geloof en de christelijke roeping
omvatten ons bestaan geheel en niet
slechts een deel ervan. Maar onze
betrekking tot God is
noodzakelijkerwijze een betrekking
van overgave die leidt tot een
volledige toewijding. De houding van
de gelovige mens is het leven in al
zijn dimensies te zien vanuit een
nieuw perspectief: het perspectief
dat God ons geeft.

U, die vandaag met mij het feest van
sint Jozef viert, bent allen mensen
met de meest verschillende
beroepen. U hebt een eigen gezin, u
behoort tot de meest verschillende



landen, rassen en talen. U hebt uw
opleiding gehad in de lokalen van
onderwijsinstellingen of in
werkplaatsen en kantoren, u hebt
beroepsrelaties en persoonlijke
betrekkingen aangeknoopt met
collega's, u neemt deel aan de
oplossing van de gemeenschappelijke
problemen die zich voordoen in uw
werk en in de maatschappij.

Welnu: nogmaals herinner ik eraan
dat niets daarvan vreemd is aan
Gods plannen. Uw menselijke
roeping is een deel, zelfs een
belangrijk deel van uw goddelijke
roeping. Dat is de reden waarom u
uzelf moet heiligen en tegelijk moet
bijdragen tot de heiliging van
anderen, met andere woorden, u
moet zich heiligen door uw werk en
uw omgeving te heiligen: het beroep
dat uw dagen vult, dat een eigen
gestalte geeft aan uw persoon en uw
aanwezigheid in de wereld bepaalt,



uw gezin, en het land waarin u
geboren bent en waarvan u houdt.

De arbeid vergezelt onvermijdelijk
het leven van de mens op aarde. Dat
gaat gepaard met inspanning,
uitputting en vermoeidheid, uitingen
van smart en van strijd, die deel
uitmaken van ons huidig menselijk
bestaan, en die tekenen zijn van de
werkelijkheid van de zonde en de
noodzaak van de verlossing. Maar de
arbeid op zichzelf is geen straf en
ook geen vervloeking: degenen die zo
spreken hebben de heilige Schrift
niet goed gelezen.

Het wordt tijd dat wij christenen
hardop uitroepen dat de arbeid een
gave van God is, en dat het geen
enkele zin heeft de mensen in
categorieën in te delen naar de
verschillende soorten arbeid, waarbij
sommige als edeler worden
beschouwd dan andere. De arbeid,
elke arbeid, is een getuigenis van de



waardigheid van de mens, van zijn
heerschappij over de schepping. Zij
geeft gelegenheid tot ontwikkeling
van de eigen persoonlijkheid. Zij
schept een band tussen mensen, is
een bron van middelen om het eigen
gezin te onderhouden; zij is een
middel om bij te dragen tot
verbetering van de maatschappij
waarin we leven, en tot vooruitgang
van de hele mensheid.

Voor een christen worden deze
perspectieven nog breder en dieper,
want de arbeid is voor hem
deelnemen aan het scheppingswerk
van God, die toen Hij de mens schiep
hem gezegend heeft met de woorden:
Weest vruchtbaar en vermenigvuldigt
u; bevolkt de aarde en onderwerpt
haar; heerst over de vissen der zee, de
vogels in de lucht en over alle levende
wezens, die zich op aarde bewegen
(Gen. 1, 28). Bovendien wordt de
arbeid aan ons voorgesteld als een
verloste en verlossende



werkelijkheid, doordat zij door
Christus opgenomen werd: zij is niet
alleen het doel waarvoor de mens
leeft, maar ook een middel en een
weg tot heiligheid, een werkelijkheid
die geheiligd kan worden en zelf
weer heiligend werkt.

We mogen daarom niet vergeten dat
de waardigheid van de arbeid
gebaseerd is op de Liefde. Het grote
voorrecht van de mens is te kunnen
beminnen en zich op die manier
boven het voorbijgaande en het
tijdelijke te verheffen. De mens kan
de andere schepselen beminnen, hij
kan een “jij” en een “ik” vol inhoud
uitspreken. En hij kan God beminnen
die voor ons de deur van de hemel
opent, die ons tot leden maakt van
Zijn gezin en ons in staat stelt
vertrouwelijk met Hem om te gaan.

Daarom kan de mens zich er niet toe
beperken alleen maar te werken, te
vervaardigen en te fabriceren.



Arbeid ontstaat uit de liefde, is een
uiting van liefde en vindt in de liefde
haar doel. Wij treffen God niet alleen
in het schouwspel van de natuur,
maar ook in de ervaring van eigen
inspanning. Arbeid wordt zo gebed,
dankzegging, omdat wij ons door
God op aarde geplaatst weten, door
Hem bemind worden en erfgenamen
van zijn beloften zijn. Daarom is de
aansporing van de apostel Paulus zo
juist: Derhalve of gij eet of drinkt, of
wat gij ook doet, doet alles ter ere
Gods (1 Kor. 10, 31).

Het beroepswerk is ook apostolaat,
gelegenheid tot overgave aan andere
mensen om Christus aan hen te
openbaren en hen naar God de Vader
te brengen, steunend op de liefde die
de heilige Geest in de zielen uitstort.
Onder de aanwijzingen die de heilige
Paulus aan de Efeziërs geeft met
betrekking tot de wijze waarop zich
de verandering dient te uiten die hun
bekering, hun roeping tot het



christendom in hen teweeg heeft
gebracht, vinden we het volgende: De
dief mag voortaan niet meer stelen,
maar moet arbeiden om met eigen
handen de kost te verdienen en iets
over te houden om weg te schenken
aan wie noodlijdend zijn (Ef. 4, 28). De
mensen hebben brood van de aarde
nodig om hun leven in stand te
houden, en ook brood van de hemel
dat hun harten verlicht en verwarmt.
U kunt en moet dat apostolisch gebod
uitvoeren in uw eigen werk, in de
initiatieven die daaruit voortkomen,
in gesprekken, in de omgang!

Als wij in deze geest werken, zal ons
leven, met alle beperkingen die eigen
zijn aan het aardse bestaan, een
vooruitlopen zijn op de heerlijkheid
van de hemel, van de gemeenschap
met God en met de heiligen, waarin
uitsluitend liefde, overgave, trouw,
vriendschap en vreugde zullen
heersen. U zult in de alledaagse
werkkring de werkelijke, de



waardevolle, de echte materie
vinden om het gehele christelijke
leven te verwezenlijken, om de
genade die van Christus tot ons komt,
door te laten werken.

In uw beroepswerk, verricht voor het
aangezicht van God, zullen geloof,
hoop en liefde ingeschakeld moeten
worden. De gebeurtenissen, de
contacten en de problemen die uit
het werk voortvloeien, zullen uw
gebed voeden. Onze inspanning om
iedere dag weer onze bezigheden op
te pakken, zal gelegenheid geven om
het kruis, dat onmisbaar voor de
christen is, op te nemen. De ervaring
van uw zwakheid, de fiasco's die
altijd voorkomen bij iedere
menselijke inspanning, zullen u een
grotere realiteitszin geven, meer
nederigheid en meer begrip jegens
de ander. De successen en de
vreugden zullen u uitnodigen dank
te zeggen en te bedenken dat u niet



voor uzelf leeft, maar ten dienste van
de ander en van God.

Dienen, om van nut te zijn

Om zo te leven, om het beroep te
heiligen, is allereerst noodzakelijk
dat men serieus werkt, met
menselijke en bovennatuurlijke
inzet. Bij wijze van contrast haal ik
nu een citaat aan uit een van de oude
verhalen uit de apocriefe evangelies: 
De vader van Jezus was timmerman,
hij maakte ploegen en jukken. Op een
dag - zo luidt het verhaal -werd bij
hem een bed besteld door een zeer
rijke man. Maar het bleek dat een van
de balken korter was dan de andere,
waardoor Jozef er geen raad mee wist.
Toen zei het Kind Jezus tegen zijn
vader: Leg de twee balken op de grond
en stel ze gelijk aan een van de einden.
Dat deed Jozef. Jezus ging aan de
andere kant staan, greep het kortste
stuk hout aan, rekte het uit en maakte
het even lang als het andere. En zijn



vader Jozef zag het en verwonderde
zich om het wonder; hij omarmde het
Kind, kuste het en zei: Wat ben ik toch
gelukkig dat God mij dit Kind heeft
gegeven (Evangelie van de
jeugdgeschiedenissen des Heren, nr.
13, ten onrechte toegeschreven aan
de apostel Thomas).

Jozef zou God niet danken om deze
reden; zo kon zijn arbeid niet zijn. De
heilige Jozef is niet een man van
gemakkelijke en miraculeuze
oplossingen, maar een man van
volharding, van inspanning en
wanneer het nodig is, van
vindingrijkheid. De christen weet dat
God wonderen doet; dat Hij ze
eeuwen geleden verricht heeft, dat
Hij ze later is blijven verrichten en ze
nog steeds doet, want: Non est
abbreviata manus Domini (Jes. 59, 1),
de macht van God is niet kleiner
geworden.



Maar de wonderen zijn een uiting
van de verlossende almacht van God,
en niet een uitweg om de gevolgen
van onbekwaamheid op te lossen of
om onze gemakzucht een handje te
helpen. Het wonder dat de Heer van
u vraagt, is te volharden in de
christelijke en goddelijke roeping, de
heiliging van de dagelijkse arbeid:
het wonder om van het prozaïsche
van alledag heroïsche verzen te
maken door de liefde waarmee u de
dagelijkse bezigheden verricht. Dat is
het wat God van u verwacht; Hij wil,
dat u mensen bent met
verantwoordelijkheidsgevoel, met
apostolische ijver, beroepsbekwaam.

Daarom kan ik u als motto voor uw
werk meegeven: Dienen, om van nut
te zijn, want om de dingen te doen,
moet men ze op de eerste plaats
weten te doen. Ik geloof niet in de
oprechte bedoeling van iemand die
zich niet inspant om de nodige
bekwaamheid te bemachtigen, om



aldus de hem toevertrouwde taken
goed te kunnen vervullen. Het is niet
voldoende het goede te willen doen;
men moet ook weten hoe men het
moet doen. En als wij echt willen, zal
dit zich uiten in onze inzet om met
gebruik van de nodige middelen ons
werk af te maken, zodat het,
menselijk gezien, volmaakt is.

Maar deze bruikbaarheid, die
technische bekwaamheid wat betreft
het eigen beroep moet doordrongen
zijn van het kenmerk dat essentieel
was in de arbeid van de heilige Jozef
en dat essentieel zou moeten zijn bij
elke christen: de geest van het
dienen, de wens om zo te werken dat
men bijdraagt tot het welzijn van
andere mensen. De heilige Jozef was
bij zijn arbeid er niet op uit zichzelf
naar voren te schuiven, hoewel de
toewijding aan een leven van arbeid
hem tot een rijpe en welgevormde
persoonlijkheid heeft gemaakt. De
patriarch werkte in het bewustzijn



dat hij de wil van God vervulde en
had het welzijn van de zijnen, Jezus
en Maria, en van alle inwoners van
het kleine Nazaret voor ogen.

In Nazaret zal Jozef zo niet de enige
dan toch één van de weinige
ambachtslieden geweest zijn.
Hoogstwaarschijnlijk timmerman,
maar zoals het wel vaker gebeurt in
kleine dorpen, zal hij ook in staat
geweest zijn andere werkzaamheden
te verrichten: een molen die het niet
meer deed opnieuw in werking
stellen, of voor de winter de
scheuren van een dak repareren.
Met zijn vakwerk bewees Jozef
ongetwijfeld veel mensen goede
diensten. Hij stelde zijn beroep in
dienst van zijn dorpsgenoten om hun
leven aangenamer te maken en met
een glimlach, een vriendelijk woord
of een terloopse opmerking, kon hij
het geloof en de hoop teruggeven aan
wie op het punt stond deze te
verliezen.



Soms, wanneer het om mensen ging
die armer waren dan hijzelf, zal Jozef
maar een gering bedrag in rekening
gebracht hebben. Dit zal de
betreffende personen het gevoel
hebben gegeven dat ze betaald
hadden. Gewoonlijk zal Jozef het
redelijke in rekening hebben
gebracht, niet meer en niet minder.
Zeker heeft hij gevraagd wat hem
rechtens toekwam, want trouw aan
God houdt niet in afstand te doen
van rechten die in werkelijkheid
plichten zijn; de heilige Jozef
behoorde een rechtvaardig loon te
vragen, omdat hij met de opbrengst
van zijn arbeid het Gezin van God,
dat hem was toevertrouwd, moest
onderhouden.

Gaan staan op je eigen recht mag niet
voortkomen uit egoïsme. De
rechtvaardigheid wordt niet bemint,
wanneer deze niet wordt beleeft met
het oog op de ander. Ook is het niet
geoorloofd zich op kosten van



anderen op te sluiten in een
gemakkelijk devotionalisme. Wie
rechtvaardig wil zijn in de ogen van
God, spant zich ook in om
rechtvaardigheid onder de mensen
te brengen. En niet alleen om het
goede motief dat de naam van God
niet beledigd mag worden, maar
omdat christen zijn betekent, het
vergaren van al het edele wat in de
mens aanwezig is. Om een bekende
tekst van de heilige apostel Johannes
te omschrijven (vgl. 1 Joh. 4, 20): men
kan zeggen dat degene, die beweert
rechtvaardig te zijn tegenover God
maar niet rechtvaardig is tegenover
z'n medemensen, liegt, en dat de
waarheid niet in hem woont.

Net zoals alle christenen die dit
meemaakten, nam ik eveneens met
ontroering en vreugde kennis van
het besluit het feest van sint Jozef-
arbeider op te nemen in de liturgie.
Dat feest is als een heiligspreking van
de arbeid als een door God gewilde



waarde, en toont hoe de Kerk,
gezamenlijk en in het openbaar, al
die waarheden van het evangelie
verkondigt waarvan God wil dat ze
in het bijzonder in onze tijd
overdacht en ter harte genomen
worden.

Wij hebben al veel gesproken over
dit onderwerp bij andere
gelegenheden, maar sta mij toe dat ik
opnieuw inhaak op de natuurlijkheid
en eenvoud van de heilige Jozef, die
zich niet afzonderde van zijn
medeburgers, of onnodige
scheidsmuren maakte.

Daarom, al mag het misschien op
bepaalde ogenblikken én in bepaalde
omstandigheden gewenst zijn, houd
ik er gewoonlijk niet van te spreken
vankatholieke arbeiders, katholieke
ingenieurs, katholieke artsen, enz.
alsof het hier zou gaan om een
categorie binnen een soort, alsof de
katholieken een gescheiden groep,



een van anderen afgescheiden groep
zouden vormen, om zo de indruk te
wekken dat er een kloof bestaat
tussen christenen en de rest van de
mensheid. Ik respecteer de
tegenovergestelde mening, maar ik
denk dat het veel juister is te spreken
van arbeiders die katholiek zijn of
van katholieken die arbeider zijn,
van ingenieurs die katholiek zijn, of
van katholieken die ingenieur zijn,
want de mens die het geloof bezit en
een intellectueel technisch beroep
uitoefent of handenarbeid verricht,
is en voelt zich verbonden met de
anderen, gelijk aan de anderen, met
dezelfde rechten en verplichtingen,
met dezelfde wens een beter mens te
worden, met dezelfde ijver de
gemeenschappelijke problemen aan
te pakken en er een oplossing voor te
vinden.

De katholiek die dit alles in zich
opneemt, zal van zijn dagelijks leven
een getuigenis weten te maken van



geloof, hoop en liefde: een simpel
normaal getuigenis, zonder ophef -
een getuigenis van consequent leven,
waardoor de blijvende aanwezigheid
van de Kerk in de wereld wordt
benadrukt, want alle katholieken
vormen de Kerk als volwaardige
leden van het ene Godsvolk.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/in-de-werkplaats-van-jozef/
(29-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/in-de-werkplaats-van-jozef/
https://opusdei.org/nl-be/article/in-de-werkplaats-van-jozef/

	In de werkplaats van Jozef

