
opusdei.org

Ik heb jullie
vrienden genoemd
(V): Kijk wat een
goede vrienden!

Een nieuw artikel in de serie
over vriendschap. "Vriendschap
is één van de goddelijke wegen
op aarde die God voor ons
geopend heeft, door Mens te
worden en Vriend van zijn
vrienden."

25-2-2021

Aan het einde van de tweede eeuw
werden christenen die in het



Romeinse Rijk woonden, met geweld
vervolgd. Een jurist, genaamd
Tertullianus, die het christendom
niet lang daarvoor had omarmd,
wilde opkomen voor zijn
medegelovigen, die hij nu van
dichterbij had leren kennen. Hij deed
dit door een apologetisch werk te
schrijven aan de gouverneurs van de
Romeinse provincies, waarin hij
informatie geeft over het ware leven
van degenen die ten onrechte
beschuldigd werden. Hij zelf
bewonderde de christenen en vooral
de martelaren. Ook vatte hij de
heersende mening over deze kleine
christelijke gemeenschappen samen:
‘Kijk hoe ze van elkaar houden!’[1]

We beschikken over veel
getuigenissen van
vriendschapsbanden onder de eerste
christenen. Aan het begin van
dezelfde eeuw schreef de heilige
bisschop Ignatius van Antiochië,
terwijl hij op weg was naar Rome,



waar hij als martelaar zou sterven,
een brief aan de jonge bisschop
Polycarpus. Hij spoort Polycarpus
onder andere aan om degenen die
ver van de kerk verwijderd zijn 'met
zachtmoedigheid' te behandelen,
omdat het geen verdienste is, om
alleen 'de goede discipelen' lief te
hebben.[2] Christus blijft aanwezig in
de geschiedenis niet alleen via zijn
kerk, zijn sacramenten en de heilige
Schrift, maar ook door de
naastenliefde waarmee wij
christenen met medemensen
omgaan. Vriendschap is één van ‘de
goddelijke wegen op aarde’[3] die
God voor ons geopend heeft, door
Mens te worden en Vriend van zijn
vrienden. We voelen hier op een
bijzondere manier de mysterieuze
samenwerking tussen Gods initiatief
en onze beantwoording.

Opdat Christus via onze relaties
anderen kan bereiken, is het van
belang dat we deugden ontwikkelen



die nodig zijn om goede vrienden
van onze vrienden te kunnen zijn.
We willen ons leven zo inrichten dat
er ruimte ontstaat, om het met
anderen te delen; we willen anderen 
lief hebben en met anderen lief
hebben, ons karakter vormen – of
hervormen – zodat we aangenaam
zijn voor anderen en bruggen
kunnen slaan. We willen met ons
gedrag, onze manier van spreken en
werken, de ontmoeting met de ander
vergemakkelijken. Dit kan allemaal
samengaan met onze eigen manier
van zijn en onze persoonlijke
beperkingen, want er zijn oneindig
veel manieren om een goede vriend
te zijn.

Naast elkaar

Zoals C. S. Lewis opmerkte:
‘Gewoonlijk zijn minnaars, oog in
oog, verdiept in elkaar en vrienden,
zij aan zij, verdiept in iets dat hun
gemeenschappelijke belangstelling



heeft.’[4] Een vriend houdt niet
alleen van zijn vriend, maar hij
houdt ervan om dingen met de ander
te delen: hij wordt enthousiast over
de activiteiten, projecten en
waardevolle idealen van de ander.
Zo’n vriendschap groeit vaak vanzelf
door samen dingen vooruit te
brengen, waarbij men samen groeit
in de deugden die nodig zijn om de
klus voor elkaar te krijgen.

Het kan heel erg helpen om bezig te
zijn met grote of kleinere idealen
zoals een beroepsmatig project; een
cultureel, educatief of artistiek
initiatief (denk aan in groepsverband
lezen van een boek of luisteren naar
muziek) of ook het bevorderen van
activiteiten voor het grote publiek.
Het kan ook een sociaal of
maatschappelijk project zijn, of een
initiatief waarbij vorming wordt
gegeven, zoals een jeugd- of
familieclub, of een activiteit die
gericht is op het verspreiden van de



christelijke boodschap. Vriendschap
wordt ook versterkt door samen te
koken, te tuinieren, doe-het-zelf
klussen te verrichten, en tijdens het
beoefenen van sport, spel en andere
hobby's. Al deze activiteiten zijn een
kans om samen te genieten. Dan
groeit geleidelijk het wederzijds
vertrouwen en stelt men zich open
voor diepere dimensies van het
leven. Uiteindelijk weten we niet
meer (en dat is ook niet nodig) of we
de dingen doen om met onze
vrienden te zijn of dat we vrienden
hebben om goede dingen met ze te
kunnen doen.

Wie daarentegen het leven op een
louter functionele manier bekijkt,
puur vanuit een praktisch oogpunt,
zal merken dat zijn vermogen om
vrienden te maken afneemt. Hij ziet
anderen als ‘handige medewerkers’
bij de uitvoering van eigen plannen
of als iemand waar je oppervlakkig je
tijd mee kan doorbrengen.



Vriendschap kan
geinstrumentaliseerdworden, als
deze puur wordt ingezet voor het
eigenbelang.

‘Zo zou het moeten zijn’

Maar vriendschap bestaat niet alleen
uit dingen samen doen. Het moet een
‘vriendschap – van persoon tot
persoon – zijn’; ‘vol toewijding en
oprechtheid: op gelijk niveau, van
hart tot hart’.[5] Hoewel woorden
niet altijd nodig zijn, is het eigen aan
vrienden om met elkaar te praten.
Het is een hele kunst om een goed
gesprek met een of meer personen
op gang te brengen. Wie in
vriendschap wil groeien, probeert
gunstige gelegenheden te vinden om
de tijd samen door te brengen,
zonder voortdurend op horloge of
smartphone te kijken. Als we de
uitwisseling willen
vergemakkelijken, dan zoeken we
naar de geschikte plek en omgeving.



Het helpt te beschikken over
gemeenschappelijke ruimtes met
gezellige hoekjes. De Heilige
Jozefmaria hechtte veel belang aan
de inrichting van de centra van het
werk, opdat de goede smaak en
familiesfeer een ambiance zouden
scheppen die vriendschap
vergemakkelijkt.

De inhoud van onze gesprekken kan
verbeteren, door iemand bij onze
vriendengroep uit te nodigen, die
over een interressante ervaring kan
vertellen of zijn/haar mening wil
delen over een boeiend onderwerp.
Ook kan het helpen een
gemeenschappelijk boek te lezen,
want dat betekent dat je deelneemt
aan het grote debat met de auteurs
van het verleden en het heden en dat
je veel nieuwe medereizigers kunt
tegenkomen. Niet minder belangrijk
– en het weerspiegelt een diepe
menselijke waarheid – is het feit dat
vriendschap mensen vaak



samenbrengt rond een tafel, om
samen te genieten van een lekkere
maaltijd en een drankje dat de geest
verheft. Vaak ervaren we tijdens
deze lange gesprekken een
vooruitblik op de hemel: ‘het lijkt ons
ineens duidelijk: ja, dit is het ware
'leven' – zo zou het moeten zijn.’[6]

Maar echte vriendschap is niet
tevreden met de uitwisseling tussen
vrienden in een groep. Er moet ook
ruimte zijn om zich even terug te
trekken. Goede vrienden en
familieleden kunnen daar begrip
voor hebben, zonder afgunstig of
jaloers te worden. Iedereen heeft wel
eens behoefte aan een zekere
intimiteit, waar men ‘van hart tot
hart’ kan spreken. Zo ontstaat de
gunstige context voor ‘discrete
indiscretie’[7], voor wederzijds
advies, voor een vertrouwelijk
gesprek. God kan gebruik maken van
deze momenten om zielen geestelijk
te leiden en bij hen ‘onvermoede



horizonten van apostolische ijver te
ontsluiten’[8], zoals zich geroepen
voelen tot een goddelijke missie in de
wereld.

Vriendschap in een hectische
wereld

Ook is het goed om, met realisme,
een aantal kenmerken van onze
hedendaagse cultuur te overwegen,
die een uitdaging vormen voor het
onderhouden van vriendschappen.
Allereerst moeten we ons realiseren
dat deze obstakels niet
onoverkomelijk zijn, omdat we altijd
kunnen vertrouwen op de kracht van
Gods genade. En ten tweede is het zo,
dat waar vriendschappen minder
frequent en sterk aanwezig zijn, men
het harder nodig heeft en er meer
naar verlangt. De Heilige Johannes
van het Kruis parafraserend, kunnen
we zeggen: ‘Breng vriendschap waar
geen vriendschap is, en je zult
vriendschap vinden.’



Neem de hypercompetitieve sfeer in
sommige beroepen of omgevingen
die kan leiden tot een puur
pragmatische of wantrouwende
mentaliteit, die schuil kan gaan
onder uiterlijk goede manieren. We
vrezen dat anderen misbruik van
ons zullen maken, als wij niet op
dezelfde manier te werk gaan. We
moeten zeker niet naïef zijn, maar
zo'n omgeving moet van binnenuit
gezuiverd worden, door mensen een
andere benadering van het leven te
tonen. We hoeven niet te duwen, te
schreeuwen, te bedriegen of
misbruik te maken van anderen om
onze doelen op het werk te
realiseren. Een christen houdt altijd
in gedachten dat werk een dienst is.
Vandaar dat hij of zij ernaar streeft
een baas, een collega, een klant of
een leraar te zijn met wie je goede
vrienden kunt worden, zonder dat
dit ten koste gaat van
professionaliteit.



We kunnen werken aan een gunstige
omgeving voor de vriendschap, door
te verhinderen dat mensen elkaar
aansteken met stress, activisme of
overdreven behoefte aan
verstrooiing. In de huidige hectische
wereld is het soms moeilijk de nodige
sereniteit te hebben voor het maken
van nieuwe vrienden en op
momenten van ontspanning kunnen
we de behoefte voelen volledig af te
schakelen. Maar ook die momenten
zijn juist een kans waarop we – met
nederigheid en besef van eigen
kwetsbaarheid – anderen een
aantrekkelijk voorbeeld kunnen
geven van een persoon ‘die het leven
leest van Jezus Christus’[9]: iemand
die zich niet haast, die glimlacht, die
geniet van het moment, die
beschouwend kan zijn, uitrust met
eenvoudige dingen en de creativiteit
bezit om alternatieve plannen te
bedenken, enz.[10]

Bouwen op wat verenigt



De heilige Jozefmaria raadde aan om
‘een positieve en open houding te
bewaren ten opzichte van de huidige
veranderingen van de sociale
structuren en levensstijlen’[11]: dat
vergemakkelijkt de vriendschap met
veel mensen, zelfs wanneer er sprake
is van een generatiekloof. Bovendien
is het nodig een grote liefde voor de
vrijheid van anderen te hebben en
niet vast te blijven houden aan
zaken, die ook op andere manieren
bekeken kunnen worden. ‘Bepaalde
manieren om zich uit te drukken’,
zegt de prelaat van Opus Dei,
‘kunnen daarentegen het creëren
van een vriendelijke omgeving
vertroebelen of belemmeren.
Bijvoorbeeld, te categorisch zijn bij
het uiten van onze mening, de
indruk wekken dat we menen dat
onze eigen visie niet voor herziening
vatbaar is, of niet actief
geïnteresseerd zijn in wat anderen
zeggen, zijn manieren van handelen
die iemand in zichzelf opsluiten.’[12]



Het is belangrijk om de
vriendschappelijke dialoog niet te
verwarren met filosofisch, juridisch
of politiek redeneren. De dialoog
tussen vrienden is er niet om de
ander van onze eigen ideeën te
overtuigen, zelfs niet als deze ideeën
volgens de klassieke filosofie of het
leergezag van de kerk waar zijn. Dit
betekent niet dat we ‘de dingen niet
bij hun naam noemen’ of dat we het
vermogen verliezen om goed van
kwaad te onderscheiden. Het werkt
zo, dat onze redeneringen alleen
waarde hebben, als ze binnen de
context van een concreet dialoog,
uitgaan van een gemeenschappelijk
beginsel of gezag.[13] Hoewel
vriendschap ook tot persoonlijke
verandering kan leiden, is het
gewoonlijk beter om punten van
overeenkomst te zoeken dan te
benadrukken wat ons scheidt. We
kunnen onze ervaringen delen
zonder uitgebreide intellectuele
argumenten toe te voegen, met de



kracht van iemand die zijn zorgen,
verdriet en vreugde deelt met een
ander. En het is altijd belangrijk om
te luisteren, aangezien liefde, zoals
de heilige Jozefmaria zei, ‘meer dan
in het ‘geven’, bestaat uit het
‘begrijpen’.[14]

Het kan nuttig zijn in gedachten te
houden dat de meeste mensen,
overwegend worden gemotiveerd
door de diepste verlangens van het
menselijk hart: lief te hebben en
bemind te worden. Dit
onverzadigbare verlangen naar
betekenis, eenheid en vervulling
komt altijd weer naar boven, ook als
het gedurende een langere tijd, door
diverse redenen verdoofd was. Een
goede vriend kan wachten, ook als
hij zich niet altijd volledig
beantwoord voelt; hij kan er voor de
ander zijn op het moment dat een
crisis aanbreekt en die ander zijn
hart opent.



Een beeld van Gods geduld

De heilige Paulus, in zijn beroemde
lofzang op de naastenliefde, dringt er
in zijn brief aan de Korintiërs op aan
dat ‘liefde geduldig is’ (1 Kor 12, 4).
Met de woorden van de prelaat van
het Opus Dei: ‘Het ontstaan van een
vriendschap heeft veel weg van een
onverwacht geschenk, waardoor er
ook geduld voor nodig is. Soms
kunnen bepaalde slechte ervaringen
of vooroordelen ertoe leiden dat de
persoonlijke relatie met iemand die
dichtbij ons staat, enige tijd nodig
heeft om tot vriendschap uit te
groeien’.[15]

De Heilige Jozefmaria moedigde ons
altijd aan om 'Gods tempo' te volgen.
In zijn eigen leven zien we zijn
onmiskenbare apostolische durf, de
moed – ook menselijk – waarmee hij
mensen opzocht, zelfs als hij daar ver
voor moest reizen, soms met gevaar
voor eigen leven. Denk bijvoorbeeld



aan het gesprek met Pascual Galbe,
een rechter en goede vriend van
hem, die hij nog kende van de
universiteit. Ten tijde van de intense
religieuze vervolging in Spanje
riskeerde hij als priester zijn leven,
door hem in Barcelona op te gaan
zoeken. Tijdens een wandeling door
de straten van Madrid had Galbe
hem in een eerder gesprek gevraagd:
"Wat wil je van mij, Jozefmaria?" De
stichter van Opus Dei antwoordde:
"Ik houd van je. Ik heb niets nodig. Ik
wil alleen dat je een goed en
rechtvaardig mens bent." Dezelfde
boodschap herhaalde hij in
Barcelona, toen hij hem tijdens die
moeilijke tijden ging opzoeken, want
hij wilde hem niet zomaar spreken,
maar ook helpen bij zijn zoektocht
naar de waarheid.[16]

De oprichter van Opus Dei raadde
ons aan een geduld te hebben dat
‘aanmoedigt om vol begrip tegenover
anderen te zijn, in de overtuiging dat



zielen, net als goede wijn, beter
worden met de jaren.'[17] Wij
moeten proberen om het geduld van
God met ons, voor anderen te
hebben. Zoals Benedictus XVI zei: ‘De
wereld wordt verlost door het geduld
van God. Het wordt vernietigd door
het ongeduld van de mens.’[18]
Geduld hebben betekent niet dat we
nooit lijden: omdat onze vriendschap
niet wordt beantwoord of omdat we
vrienden een pad zien inslaan waar
ze niet blijvend gelukkig van kunnen
worden. Maar we moeten lijden met
het hart van Jezus, ons steeds meer
identificeren met de gevoelens van
Christus, en nooit toegeven aan
droefheid of wanhoop.

De ervaring vergeven te worden
door vrienden, is een reden van hoop
tijdens de donkerste momenten van
het leven. De zekerheid dat een
vriend op ons wacht, ondanks onze
fouten, is voor ons een levend beeld
van God: de eerste Vriend die wacht



tot we terugkeren in de armen van
een Vader die ons altijd vergeeft.

Ricardo Calleja

[1] Tertullianus, De Apologie, XXXIX.

[2] Vgl. Heilige Ignatius van
Antiochië, Brief aan Polycarpus , II.

[3] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 314.

[4] C.S. Lewis, De vier liefdes.

[5] Heilige Jozefmaria,De Voor, nr.
191.

[6] Benedictus XVI, Encycliek Spe
Salvi, nr. 11.

[7] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
973.

[8] Ibid.



[9] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr. 2.

[10] Vgl. Paus Franciscus, encycliek 
Laudato si', nrs. 222-223.

[11] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
428.

[12] Fernando Ocáriz, Brief, 1
november 2019, nr.9.

[13] Heilige Thomas Aquinas, 
Quodlibet IV, q. 9, a. 3.

[14] Vgl. Heilige Jozefmaria, De Voor,
nr. 463.

[15] Fernando Ocáriz, Brief, 1
november 2019, nr. 20.

[16] Vgl. Jordi Miralbell, Días de
espera en guerra, Palabra, Madrid,
2017, blz. 95, 97 ev.

[17] Heilige Josemaría, Vrienden van
God, nr. 78.



[18] Benedictus XVI, Homilie, 24
April 2005, Mis voor het begin van
zijn pontificaat.

Ricardo Calleja

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/ik-heb-jullie-vrienden-
genoemd-v-kijk-wat-een-goede-

vrienden/ (1-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/ik-heb-jullie-vrienden-genoemd-v-kijk-wat-een-goede-vrienden/
https://opusdei.org/nl-be/article/ik-heb-jullie-vrienden-genoemd-v-kijk-wat-een-goede-vrienden/
https://opusdei.org/nl-be/article/ik-heb-jullie-vrienden-genoemd-v-kijk-wat-een-goede-vrienden/
https://opusdei.org/nl-be/article/ik-heb-jullie-vrienden-genoemd-v-kijk-wat-een-goede-vrienden/

	Ik heb jullie vrienden genoemd (V): Kijk wat een goede vrienden!

