opusdei.org

Iets groots dat liefde
1S (XII): De vruchten
van de trouw

De zekerheid van het besef
altijd met God te zijn is een
levende bron van hoop, waaruit
onophoudelijk nieuwe stromen
van vreugde en vrede ons leven
en dat van degenen om ons
heen vruchtbaar maken.

19-8-2020

Het Boek van de Psalmen begint met
een lofzang op de vruchtbaarheid
van degene die trouw tracht te zijn



aan God en zijn wet, en die zich niet
laat meeslepen door de invloed van
de goddelozen: “Als een boom is hij,
wortelend waar water stroomt, die
vrucht draagt in het seizoen; zijn
gebladerte zal niet verdorren. Tot
ontplooiing komt al wat er

groeit” (vgl. Ps 1,1-3).

Alle werken van God zijn vruchtbaar,
net als de levens van degenen die
aan zijn oproep beantwoorden. De
Heer herinnerde zijn apostelen eraan
bij het Laatste Avondmaal: “Ik heb u
de taak gegeven op tocht te gaan en
vruchten voort te brengen, die
blijvend mogen zijn” (Joh 15,16). Het
enige wat Hij van ons vraagt is dat
we met Hem verenigd blijven als de
ranken aan de wijnstok, want “wie in
Mij blijft, zoals Ik in hem, die draagt
veel vrucht” (Joh, 15,6). Door de
eeuwen heen hebben de heiligen
Gods edelmoedigheid ervaren. De
heilige Teresia van Avila heeft
bijvoorbeeld geschreven: “Zijne



Majesteit betaalt nooit slecht voor
een herberg als men Hem daar goed
onthaalt”.[1] Aan hen die Hem trouw
zijn, heeft hij beloofd dat hij hen in
zijn Koninkrijk zal ontvangen met
woorden vol genegenheid:
"Uitstekend, goede en trouwe
dienaar, over weinig waart ge trouw,
over veel zal ik u aanstellen. Ga
binnen in de vreugde van uw

heer” (Mt 25,21). God wacht echter
niet op de hemel om zijn kinderen te
belonen, maar al in dit leven leidt Hij
hen binnen in die goddelijke vreugde
met veel zegeningen, met vruchten
van heiligheid en deugden, waarbij
Hij het beste uit ieder mens en zijn
talenten haalt en ons helpt om niet te
veel stil te blijven staan bij onze
broosheid en steeds meer op de
kracht van God te vertrouwen.
Bovendien zegent de Heer door
middel van zijn kinderen ook de
mensen om hen heen. God verheugt
zich hierin: “Hierdoor wordt mijn



Vader verheerlijkt, dat gij rijke
vruchten draagt” (Joh 15,8).

Op deze bladzijden zullen we een
aantal van de vruchten die onze
trouw voortbrengt, zowel in ons
eigen leven als in het leven van
anderen, bespreken. Deze vruchten,
en vele andere die alleen God kent,
kunnen ons stimuleren om God altijd
voor zijn zorg en nabijheid te
danken. Zo zullen we ook leren om
elke dag meer van zijn liefde te
genieten.

Een hemel in ons binnenste

Een paar weken voor zijn dood, zei
de heilige Jozefmaria tegen een
groep van zijn kinderen: "Onze Lieve
Heer heeft een heel rijke schat in ons
neer willen leggen. (...) In ons woont
God, onze Heer, in al zijn grootheid.
In ons hart is er meestal een hemel”.
[2] De Heer had de apostelen beloofd:
"Als iemand Mij liefheeft, zal hij mijn
woord onderhouden, en mijn Vader



zal hem liefhebben, en Wij zullen tot
hem komen en verblijf bij hem
nemen" (Joh 14,23). Dit is het
belangrijkste geschenk dat God ons
geeft: zijn vriendschap en zijn
aanwezigheid in ons.

Elke dag opnieuw kunnen we in het
gebed deze waarheid van de
goddelijke aanwezigheid in ons
overwegen. Vol verwondering en
dankbaarheid proberen we dan als
goede kinderen te beantwoorden aan
de immense liefde die God voor ons
heeft. Want onze Heer "komt niet op
een dag uit de hemel neer om in een
vergulde ciborie te verblijven, maar
om een andere hemel te vinden die
hem oneindig veel dierbaarder is
dan de eerste: de hemel van onze
ziel, geschapen naar zijn beeld en de
levende tempel van de aanbiddelijke
Drie-eenheid”.[3] Met dit goddelijke
geschenk kunnen we zeker zijn van
de vreugde die we God met onze
trouw geven.



Als de fysieke of morele
vermoeidheid toeslaat, als de
moeilijkheden toenemen, dan is het
tijd om te onthouden dat " als God in
onze ziel woont, al het overige — hoe
belangrijk het ook lijkt — bijzaak,
voorbijgaand is. Daarentegen zijn
wij, in God, het blijvende”.[4] De
zekerheid dat God met mij is, in mij,
en dat ik in Hem ben (vgl. Joh. 6,56)
is de bron van een innerlijke
zekerheid en hoop die niet menselijk
te verklaren zijn. Deze overtuiging
maakt ons steeds eenvoudiger — als
kinderen — en geeft ons een
vertrouwvolle visie, een vredig en
vreugdevol innerlijk. Aan het diepst
van onze ziel ontspringen dan de
vreugde en de vrede, als natuurlijke
vruchten van onze trouw en
overgave. Deze vruchten zijn zo
belangrijk en hebben zoveel
evangeliserende kracht dat de heilige
Jozefmaria ze elke dag tijdens de Mis
afsmeekte, voor hem en voor al zijn
dochters en zonen.[5]



We hebben een hemel in ons om
overal mee naartoe te nemen: naar
huis, naar onze werkplek, naar onze
ontspanning, naar ontmoetingen met
vrienden... "In onze dagen, waarin
we in het sociale leven, in het werk,
in het gezinsleven vaak een gebrek
aan vrede waarnemen... is het steeds
noodzakelijker dat wij christenen,
om de uitdrukking van de heilige
Jozefmaria te gebruiken, 'zaaiers van
vrede en vreugde' zijn.[6] We weten
uit ervaring dat deze vrede en
vreugde niet van ons zijn. Daarom
proberen we Gods aanwezigheid in
ons hart te bevorderen, zodat Hij
degene is die ons vult en die zijn
gaven meedeelt aan degenen om ons
heen. En de doeltreffendheid van dit
eenvoudige zaaien is zeker, hoewel
de reikwijdte ervan onvoorspelbaar
is: "De vrede van de wereld hangt
misschien meer af van onze
persoonlijke, gewone en volhardende
gesteltenis, door te glimlachen, te
vergeven en geen belang aan onszelf



te hechten, dan van de grote
onderhandelingen tussen staten, hoe
belangrijk die ook mogen zijn”.[7]

Een sterk en barmhartig hart

Wanneer we de aanwezigheid van
God in ons vrucht laten dragen —in
zekere zin is dat de trouw - krijgen
we geleidelijk aan een ‘innerlijke
standvastigheid’ waardoor het
mogelijk wordt om geduldig en
zachtmoedig te zijn tegenover de
tegenslagen, onvoorziene
gebeurtenissen, vervelende situaties,
onze eigen beperkingen en die van
de anderen. De heilige Johannes
Maria Vianney zei dat “onze fouten
zandkorrels zijn naast de grote berg
van Gods genade”.[8] Deze
overtuiging stelt ons in staat om op
mensen en omstandigheden net zo te
reageren als God daarop reageert,
met zachtmoedigheid en
barmhartigheid, zonder ons zorgen
te maken als ze niet direct aan onze



verwachtingen beantwoorden.
Kortom, we ontdekken dat alle
gebeurtenissen op de een of andere
manier “voertuigen van de
goddelijke wil [zijn] en met respect
en liefde, met vreugde en vrede
moeten worden ontvangen”.[9] Zo
gaat het ons beetje bij beetje
gemakkelijker vallen om te bidden, te
verontschuldigen en te vergeven,
zoals onze Heer dat doet, en we
hervinden snel de vrede, als we die
verloren hebben.

Soms kan deze zachtmoedige en
barmhartige gesteltenis ons laf
schijnen tegenover mensen die ons
op de proef lijken te stellen of ons
kwaad willen doen. Maar Jezus
berispt zijn leerlingen als ze
voorstellen om uit de hemel een straf
neer te laten komen op de
Samaritanen die Hem niet ontvangen
(vgl. Lc. 9,55). “Het programma van
de christen — het programma van de
barmhartige Samaritaan, het



programma van Jezus — is een ‘hart
dat ziet’. Dit hart ziet waar liefde
nodig is en handelt daarnaar”.[10]
Onze geduldige barmhartigheid, die
niet geirriteerd raakt of klaagt bij
tegenslag, wordt zo een balsem
waarmee God de berouwvollen van
hart geneest, hun wonden verbindt
(vgl. Ps. 147,3) en de weg van de
bekering voor hen gemakkelijker en
lichter maakt.

Een onvoorstelbare
doeltreffendheid

Om aanwezig te zijn en invloed te
hebben in allerlei milieus is het
tegenwoordig een vereiste geworden
om jezelf en je persoonlijk profiel bij
anderen aan te prijzen. Maar als we
niet uit het oog verliezen dat God
‘altijd naast ons staat’[11], hoeven we
onszelf niet zo te bewijzen, omdat we
ons geaccepteerd en erkend weten
door Hem.



Deze gretigheid om erkend te
worden en om te merken hoeveel we
waard zijn, beantwoordt in
werkelijkheid aan een diepe
waarheid. In feite zijn we inderdaad
veel waard; zo veel dat God zijn
leven voor ieder van ons heeft willen
geven. Toch gebeurt het heel
gemakkelijk dat we, al is dat op heel
subtiele manieren, de liefde en
erkenning die we alleen maar
kunnen ontvangen beginnen op te
eisen. Misschien wilde de Heer er
daarom in de Bergrede op wijzen:
“Beoefent uw gerechtigheid niet voor
het oog van de mensen om de
aandacht te trekken; anders hebt gij
geen recht op loon bij uw Vader die
in de hemel is” (Mt 6,1). En nog
radicaler: “Als gij een aalmoes geeft,
laat uw linkerhand dan niet weten,
wat uw rechter doet” (Mt 6,3).

We zullen dit risico om Liefde te
eisen niet lopen als we handelen in
de overtuiging dat God ons leven tot



in het kleinste met genegenheid
beschouwt, want genegenheid zit in
de kleine dingen. “Als je
toeschouwers wilt hebben van de
dingen die je doet, dan heb je ze hier:
de engelen, de aartsengelen en zelfs
de God van het universum zelf.[12]
Men ervaart dan in zijn ziel de
eigenwaarde van iemand die weet
dat hij nooit alleen is en dus geen
speciale externe prikkels nodig heeft
om te vertrouwen op de
doeltreffendheid van zijn gebed en
leven; en dit is waar, of ons gebed en
leven nu bekend zijn bij velen of
voor de overgrote meerderheid
onopgemerkt blijven. Het zal ons
voldoende zijn om Gods blik op ons
gericht te weten en te voelen dat tot
ieder van ons de woorden van Jezus
gericht zijn: "en uw Vader, die in het
verborgene ziet, zal het u

vergelden" (Mt 6,4).

In deze zin kunnen we veel leren van
de verborgen jaren van Jezus in



Nazareth. Daar bracht Hij het
grootste deel van zijn leven op aarde
door. Onder de aandachtige blik van
zijn hemelse Vader, Maria en Jozef,
voltrok de Zoon van God toen al in
stilte en met een oneindige
doeltreffendheid de Verlossing van
de mensheid. Weinig mensen zagen
Hem, maar daar, vanuit een
bescheiden timmermanswerkplaats
in een klein dorp in Galilea, was God
de geschiedenis van de mensheid
voorgoed aan het veranderen. En
ook wij kunnen die vruchtbaarheid
van Jezus' leven hebben, als we Hem
in ons leven uitstralen.

Vanuit ieder tabernakel, en vanuit
het diepst van ons hart, blijft God de
wereld veranderen. Daarom krijgt
ons leven van overgave, in
vereniging met God en met de
anderen een doeltreffendheid die we
ons niet kunnen voorstellen. “Je weet
niet of je vooruitgegaan bent, ook
niet hoeveel... Wat heb je aan zo’n



berekening? Wat telt is dat je
volhoudt, dat je hart brandt van
liefde, dat je meer licht krijgt en dat
je horizon steeds breder wordt...: dat
je je inzet voor onze intenties, dat je
ze aanvoelt — ook al ken je ze niet -
en dat je ervoor bidt.”[13]

God is dezelfde als altijd

De heilige Paulus moedigde de
christenen aan om trouw te zijn, het
niet erg te vinden om tegen de
stroom in te gaan en te werken met
hun blik gericht op de Heer:
“Daarom, geliefde broeders, weest
standvastig en onwankelbaar, en
gaat altijd voort met het werk des
Heren; gij weet toch dat uw
inspanning, dankzij Hem, niet
vergeefs is” (1 Kor 15,58). De heilige
Jozefmaria herhaalde op
verschillende manieren dezelfde
vermaning van de apostel: “Als jullie
trouw zijn, mogen jullie jezelf
winnaars noemen. In je leven zul je



geen nederlagen kennen. Er bestaan
geen mislukkingen als je met een
oprechte bedoeling werkt en Gods
wil wilt doen. Met of zonder succes
hebben we gewonnen, want we
hebben uit liefde voor God gewerkt”.
[14]

In iedere roeping kan het gebeuren
dat we na een tijd van overgave in de
verleiding komen om ontmoedigd te
raken. We denken misschien dat we
tot dan toe niet erg edelmoedig zijn
geweest, of dat onze trouw weinig
vruchten afwerpt en dat we weinig
apostolisch resultaat hebben. Het is
goed ons in zulke gevallen te
herinneren wat God ons heeft
verzekerd: "Mijn uitverkorenen
zullen nooit tevergeefs werken " (Is
65,23). De heilige Jozefmaria drukte
het zo uit: “Heiligheid maakt
doeltreffend, ook als de heilige zelf
de vruchten niet ziet of oogst”.[15]
God laat zijn gelovigen in hun werk
soms beproevingen en moeilijkheden



ondervinden, om hun ziel mooier,
hun hart zachter te maken. Wanneer
we, ondanks onze inzet om God te
behagen, ontmoedigd raken of de
strijd moe worden, dan mogen we er
op vertrouwen dat onze
doeltreffendheid “vaak onzichtbaar
blijft, ongrijpbaar is en niet
meetbaar. Men weet best dat zijn
leven vruchten zal afwerpen, maar
zonder te willen weten hoe, of waar,
of wanneer. (...) Laten we doorgaan,
laten we alles geven, maar laten we
Hem toestaan onze inspanningen
naar eigen inzicht vruchtbaar te
maken”.[16] Onze Heer vraagt ons te
werken met overgave en vol
vertrouwen in zijn kracht en niet in
de onze, in zijn visie op de dingen en
niet in onze beperkte waarneming.
“Als je je werkelijk op de Heer
verlaat, zul je leren tevreden te zijn
met wat er gebeurt en je
gemoedsrust niet te verliezen als het
resultaat niet is wat je had gewild,
ondanks alle moeite die je hebt



gedaan en ondanks het feit dat je al
de nodige middelen hebt gebruikt.
Want dat is dan het ‘resultaat’ dat
God ervan verwachtte.”[17] Het besef
dat God alles kan en dat Hij al het
goede dat we doen ziet en nooit
vergeet, hoe klein en verborgen het
ook lijkt, zal ons helpen "om
zelfverzekerd en optimistisch te zijn
in de moeilijke momenten die zich
kunnen voordoen in de geschiedenis
van de wereld of in ons persoonlijk
bestaan. God is dezelfde als altijd:
almachtig, oneindig wijs, barmhartig;
en Hij weet te allen tijde uit het
kwade het goede te halen en uit de
nederlagen grote overwinningen te
behalen voor hen die op Hem
vertrouwen”.[18]

Aan de hand van God leven we
midden in de wereld als zijn
kinderen en worden we zaaiers van
vrede en vreugde voor allen om ons
heen. Dat is het geduldige, kunstwerk
dat God in ons hart verwezenlijjkt.



Laten we toe dat Hij al onze
gedachten verlicht en al onze
handelingen bezielt. Dit is wat onze
Moeder Maria heeft gedaan, gelukkig
bij het zien van de grote dingen die
de Heer in haar leven deed. Mogen
ook wij elke dag net als zij zeggen:
Fiat, mij geschiede naar uw woord
(Lc 1,38).

Pablo Edo

[1] Heilige Teresia van Avila, Weg der
volmaaktheid, hfdst. 34.

[2] Vgl. Bernal, Mgr. Escriva de
Balaguer, Stichting De Boog,
www.deboog.nl.

[3] Heilige Teresia van Lisieux,
Geschiedenis van een ziel, hfdst. 5.

[4] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 92.


https://www.deboog.nl/

[5] Vgl. Mgr. Javier Echevarria,
Memoria del Beato Josemaria Escrivd,
Madrid, Rialp 2000, p. 229.

[6] Mgr. Fernando Ocariz, Homilie,
12-5-2017.

[7] Ibid.

[8] Geciteerd in G. Bagnard, «El Cura
de Ars, apostol de la misericordia»,
Anuario de Historia de la Iglesia 19
(2010) p. 246.

[9] Heilige Jozefmaria Escriva,
Instrucciones 1935 — 14-9-1950, nr.
48.

[10] Paus Benedictus XVI,
encycliekDeus caritas est
(25-12-2005), nr. 31.

[11] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
267.

[12] Heilige Johannes Chrysostomus,
Homilieén over de heilige Mattheiis,
19.2 (PG 57,275).



[13] Heilige Jozefmaria, De Smidse,
nr. 605.

[14] Heilige Jozefmaria, A solas con
Dios, nr. 314 (AGP, Biblioteca, P10).

[15] Heilige Jozefmaria, De Smidse,
nr. 920.

[16] Paus Franciscus, apostolische
exhortatie Evangelii gaudium
(24-11-2013), nr. 279.

[17] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
860.

[18] Mgr. Javier Echevarria, pastorale
brief, 4-11-2015.

Pablo Edo

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/iets-groots-dat-liefde-is-xi-de-
vruchten-van-de-trouw/ (30-12-2025)


https://opusdei.org/nl-be/article/iets-groots-dat-liefde-is-xi-de-vruchten-van-de-trouw/
https://opusdei.org/nl-be/article/iets-groots-dat-liefde-is-xi-de-vruchten-van-de-trouw/
https://opusdei.org/nl-be/article/iets-groots-dat-liefde-is-xi-de-vruchten-van-de-trouw/

	Iets groots dat liefde is (XII): De vruchten van de trouw

