opusdei.org

Iets groots dat liefde
is (VI): Je leven
geven voor je
vrienden

"Dit is het geheim van een
celibatair hart: afstand doen
van een echtelijke liefdesrelatie
om de hele wereld te vullen met
het licht van Gods liefde."

4-3-2020

En God schiep de mens als zijn beeld;
als het beeld van God schiep Hij hem;
man en vrouw schiep Hij hen (Gen 1,
27). Dit is het eerste



scheppingsverhaal in Genesis over
de oorsprong van man en vrouw:
God schiep hen tegelijkertijd. Beiden
bezitten dezelfde waardigheid,
omdat ze Zijn evenbeeld zijn. Het
tweede verhaal richt zich opnieuw
op deze gebeurtenis (Gen 2, 7-25),
maar dan in slow-motion. God schiep
eerst de man en plaatste hem in de
tuin van Eden. De schoonheid van de
nieuw geschapen wereld schittert: de
hemel, het zeewater, de bergrivieren
en bomen van allerlei soort. Het is
een buitengewoon tafereel, maar
Adam voelt zich eenzaam.

Om zijn eenzaamheid te verhelpen,
creéert de Heer een hele reeks
levende wezens om het paradijs te
bevolken: de vogels in de lucht, de
vissen in de zeeén, de dieren op het
land. Toch lijkt dit alles nog steeds
onvoldoende voor de man. Dan
besluit God hem een helper te geven
die bij hem past (Gen 2, 18), en uit
één van zijn ribben schept hij de



vrouw. Eindelijk ontwaart Adam
ogen die zijn blik beantwoorden:
Eindelijk been van mijn gebeente en
vlees van mijn vlees! Mannin zal zij
heten, want uit een man is zij
genomen (Gen 2, 23). Deze
ontmoeting vervult hem met
vreugde, maar werpt vooral licht op
zijn identiteit: het onthult op een
nieuwe manier wie hij is. Het
ontbrak hem aan iets, dat alleen een
andere persoon hem kon geven.

“Het is niet goed voor de mens om
alleen te zijn”

Deze pagina's in Genesis beschrijven
fundamentele waarheden over de
mens in de vorm van een verhaal en
van symbolische taal, en niet in de
vorm van een theoretische
beschouwing. De eenzaamheid van
Adam heeft een diepe
antropologische betekenis. De heilige
Johannes Paulus II zei dat elke man
en vrouw deelneemt aan deze



‘oorspronkelijke eenzaamheid’ en
vroeg of laat die eenzaamheid in zijn
of haar leven zal ervaren.[1] Als God
zegt dat het niet goed is dat de mens
alleen blijft (Gen 2, 18), verwijst dit
eigenlijk naar hen beide[2]: zowel de
man als de vrouw hebben hulp nodig
om aan die eenzaamheid te
ontsnappen, en ze hebben een
levensweg nodig, om met elkaar tot
de volheid te komen. Dat is het
huwelijjk.

Toen Jezus de Farizeeén er eeuwen
later aan herinnerde hoe het ‘vanaf
het begin was’, verwees hij juist naar
bovengenoemde passage uit de Bijbel
(vgl. Mt 19, 1-12). Het christelijk
huwelijjk is een roeping van God,
waarbij man en vrouw uitgenodigd
worden om Hem gezamenlijk
tegemoet te lopen. En niet alleen
gezamenlijk, maar ook de een door
middel van de ander. De
echtgeno(o)t(e) is voor een getrouwd
persoon de essentiéle weg naar God -



een weg waar het vlees het
gemeenschappelijk scenario vormt
van een liefdevolle overgave; de
materie en de plaats voor het proces
van heiliging. De echtelijke liefde is
op deze wijze een ontmoeting van
lichamen en zielen die de menselijke
genegenheid verdiept en omvormt,
waardoor ze, met de genade van het
sacrament, een bovennatuurlijke
dimensie krijgt.

De liefde tussen een man en een
vrouw wijst naar iets buiten henzelf.
Als ze waarachtig is, is het altijd een
weg naar Goden geen doel op
zichzelf. Het doel blijft de
volmaaktheid die alleen in Hem te
vinden is. Het is dan ook niet
verwonderlijk dat een getrouwde
persoon die ‘oorspronkelijke
eenzaamheid’ wel eens kan ervaren.
Toch betekent deze gewaarwording
niet, zoals soms wordt verondersteld,
dat de liefde over is en dat er een
ander liefdesverhaal moet beginnen,



want ook dat verhaal zal niet
vervullend blijken te zijn. Het is
eerder een teken dat het menselijk
hart een dorst heeft die alleen met
Gods oneindige liefde volledig gelest
kan worden.

De psychologie van wie zich nooit
alleen weet

In diezelfde dialoog over het
huwelijk gaat Jezus, na het in
herinnering brengen van de leer in
Genesis, nog een stap verder. De
wederzijdse zelfgave van een man en
een vrouw is een prachtige weg naar
God. Toch is het niet de enige
mogelijke weg. Onze Heer spreekt
over hen die, door een bijzondere
gave, zichzelf onhuwbaar hebben
gemaakt omwille van het Rijk der
hemelen (Mt 19, 12). Hijzelf heeft
deze weg afgelegd: Jezus bleef
celibatair.

Gedurende zijn leven was een
bemiddeling tussen God en Hemzelf



niet van toepassing: Ik en de Vader,
Wij zijn één (Joh10, 30); Ik ben in de
Vader en de Vader is in Mij (Joh 14,
11). In dat licht leidde Jezus zijn
leven en Hijzelf is de Weg geworden
voor wie op dezelfde manier wil
liefhebben, een manier van
liethebben "die alleen zijn betekenis
krijgt vanuit God."[3]

De geschiedenis van de Kerk is
gevuld met verhalen van mensen die
de oproep van Jezus om celibatair te
leven hebben verwelkomd. Deze
oproep is niet voor alle christenen
bedoeld. Degenen die vanaf de eerste
eeuwen de roep tot het celibaat
beantwoordden, minachtten het
huwelijk niet. Misschien had die
levensweg hen wel evenveel
aangetrokken als de weg die zij
besloten te gaan. "Bovendien zullen
jullie niet ontkennen,” zegt de heilige
Jozefmaria, “dat slechts onder
degenen die de menselijke liefde in
zijn hele diepte begrijpen en



waarderen, begrip kan ontstaan voor
dat andere verheven goed, waarover
Jezus spreekt (vgl. Mt 19, 11). Ik
bedoel deze zuivere genadegave van
God, die de mens aanzet zijn lichaam
en ziel aan de Heer te geven en Hem,
zonder tussenkomst van een aardse
liefde, een ongedeeld hart aan te
bieden.”[4] God laat aan wie tot het
celibaat geroepen zijn, ontdekken
wat de bron en het doel van elke
authentieke liefde is. De Liefde waar
het Hart van Jezus vol van is, is over
zijn Kerk uitgestort en bereikt op een
speciale manier de persoon die
celibatair leeft.

Het celibaat weerspiegelt de
belangeloze liefde van Degene die
altijd de eerste stap zet (vgl. 1 Joh 4,
19). Hoewel celibataire personen een
deel van hun vrijheid lijken in te
leveren wanneer ze afzien van de
mogelijkheid om een gezin te
stichten, verruimen ze in
werkelijkheid die vrijheid. Het zich



volledig toevertrouwen aan God, de
bereidheid om huis, broers of zusters,
vader of moeder, vrouw, kinderen of
akkers voor Hem te verlaten (Mt 19,
29), maakt hen op een bijzondere
manier "vrij om lief te hebben".[5]
Net als een getrouwd persoon,
moeten ze waken over hun hart,
opdat de liefde die ze in zich dragen
zich niet van God afwendt en opdat
ze die aan anderen kunnen geven.
Hun zelfgave is niet gericht op de
echtgeno(o)t(e), maar op Christus, die
hen de wereld instuurt om 'het
kloppen van zijn allerbeminnelijkst
Hart'[6] bekend te maken en door te
geven aan de mensen in hun
omgeving.

Dit was Jezus' leven. Hij voelde zich
niet eenzaam omdat Hij wist dat Hijj
altijd vergezeld werd door zijn
Vader: Vader, ik dank u dat u mij hebt
gehoord. Ik weet dat u mij altijd hoort
(Joh 11, 41-42). Maar voor ons blijft
het risico van eenzaamheid bestaan.



Als Christus werkelijk het hart van
een mens vervult, voelt deze zich
niet meer alleen. Vandaar dat de H.
Jozefmaria zegt dat God hem "het
psychologisch gevoel heeft gegeven
nooit alleen te zijn, noch menselijk
noch bovennatuurlijk"[7] Met
woorden die zijn eigen ervaring
weerspiegelen, schrijft hij: "Het
menselijk hart is begiftigd met een
enorme uitzettingscoéfficiént." Als
het liefheeft, opent het zich in een
crescendo van genegenheid dat alle
barriéres overwint."[8]

Johannes, een celibatair hart

Bij het Laatste Avondmaal, een paar
uur voor het offeren van zijn leven,
opent Jezus zijn Hart voor de
apostelen: Geen grotere liefde kan
iemand hebben, dan deze, dat hij zijn
leven geeft voor zijn vrienden (Joh 15,
13). Deze woorden, die zijn liefde
voor de hele mensheid uitdrukken,
zijn ook een oproep. Onze Heer geeft



deze door aan de apostelen:Ik heb
jullie vrienden genoemd (Joh 15, 15).
Zij zijn, zoals alle mannen en
vrouwen, ontvangers van zijn liefde
tot het einde toe(Joh 13, 1). Maar ze
zijn ook op een bijzondere manier
vrienden. ‘De Vriend’ nodigt hen uit
om te doen wat Hij zal doen[9]: ook
hun leven geven voor hun vrienden.
Deze woorden liggen ongetwijfeld
aan de oorsprong van elke
christelijke roeping, maar ze hebben
altijd op een bijzondere manier
geklonken in het hart van hen die
Christus hebben gevolgd door alles
achter te laten.

Het Kruis zal de plaats worden van
de grootste manifestatie van Liefde.
In dit sublieme tafereel wordt ons,
samen met Maria en de heilige
vrouwen, de figuur van de apostel
Johannes duidelijk getoond. "Maar
toen het erop aankwam namen ze
allemaal de vlucht, behalve Johannes
die Hem echt en met daden liefhad.



Alleen die jongeman, de jongste van
de apostelen, bleef bij het kruis. De
liefde van de anderen was niet sterk
als de dood.” (Hnd 8, 6)[10] Vanaf het
begin van de adolescentie
resoneerde de liefde voor Jezus in
zijn hart. Hoe dierbaar was voor hem
de herinnering aan de dag waarop
hij onze Heer voor het eerst
ontmoette: "De ogen van Johannes
ontmoeten die van Christus. Hij volgt
Hem en vraagt: Leraar, waar woont
u? En hij ging met Hem mee, en
bracht de hele dag door met de
Leraar. Jaren later vertelt hij het met
een betoverende openhartigheid, als
een puber die een dagboek bijhoudyt,
die zijn hart uitstort en zelfs het
exacte uur vastlegt: hora autem erat
quasi decima... (het was ongeveer het
tiende uur). Hij herinnert zich het
precieze moment waarop Christus
naar hem keek, toen Christus hem
aantrok, toen hij Christus niet kon
weerstaan, toen hij verliefd werd op
Christus."[11]



We kunnen ons voorstellen hoe Jezus
aan het Kruis ontroerd is geworden
bij het zien van de jonge discipel die
bij het avondmaal tegen zijn borst
had geleund (Joh 21, 20). Misschien
was hij niet verbaasd zijn Moeder te
zien: op de een of andere manier was
ze altijd aan zijn zijde gebleven.
Naast haar ontwaart de Heer een
vriend: Johannes. Te midden van alle
angst ontmoeten hun ogen elkaar.
Wat een immense vreugde moet het
voor Jezus zijn geweest! En het
Evangelie zegt ons dat precies dan,
als onze Heer hem naast zijn Moeder
ziet staan, Johannes deel mag gaan
uitmaken van de unieke relatie die er
tussen Hem en Maria bestond: Toen
Jezus zijn moeder zag en naast haar
de leerling die Hij liefhad, zei Hij tot
zijn moeder: "Vrouw, zie daar uw
zoon! Vervolgens zei Hij tot de
leerling "Zie daar uw moeder!" (Joh
19, 26-27)



Jaren later zou Johannes schrijven:
“We hebben lief, omdat Hij ons het
eerst heeft liefgehad.” (1 Joh 4, 19)
Deze verrassende uitspraak kwam
voort uit zijn persoonlijke ervaring.
Johannes wist dat hij zeer geliefd was
door Jezus. Deze realiteit heeft zijn
hele leven doordrongen en een
nieuwe betekenis gegeven: deze
liefde aan de hele wereld brengen.
“De apostel Johannes,” zei de zalige
Johannes Henry Newman, "had het
onuitsprekelijke voorrecht om
Christus’ vriend te zijn. Hierdoor
heeft hij geleerd anderen lief te
hebben; eerst was zijn genegenheid
geconcentreerd, daarna heeft ze zich
wijd uitgezet. Bovendien had hij de
plechtige en troostende taak voor de
Moeder van de Heer, de Heilige
Maagd Maria, na Zijn vertrek te
zorgen. Zien we hier niet de
verborgen bronnen voor zijn
bijzondere liefde jegens zijn broeders
en zusters? Is hij die van de
Verlosser een speciale liefde ontving



en ook de zending om zoon van
Maria te worden- niet een
herinnering en een model (voor
zover de mens dat kan zijn) van
diepe, beschouwende, vurige, serene
en onbegrensde liefde?"[12]

Harten wakker schudden

Je hele hart geven aan God is niet
slechts het resultaat van een
persoonlijke beslissing: het is een
geschenk, het geschenk van het
celibaat. En zo is het kenmerk van
het celibaat niet het ontbreken van
iets, maar een ontdekking: "Zijn
Liefde... is elke liefde waard!"[13] Het
hart voelt een onvoorwaardelijke
Liefde aan, en wil zich op een
onvoorwaardelijke en exclusieve
manier aan die Liefde overgeven. En
niet alleen om het zelf te ervaren,
maar ook om het aan vele anderen
door te geven. Zoals de heilige
Johannes, die niet alleen de liefde
van Jezus genoot, maar er ook voor



zorgde dat deze Liefde zich over de
hele wereld zou verspreiden. Voor de
geliefde leerling was dit het
natuurlijke gevolg: ‘als God ons
zozeer heeft liefgehad, moeten ook
wij elkaar liefhebben.’ (1 Joh 4,11)

Soms wordt het celibaat vooral
geassocieerd met meer tijd ter
beschikking hebben, alsof de
volledige overgave een kwestie van
‘efficiency’ zou zijn: om bepaalde
apostolaatswerken vooruit te
brengen, of om vrijj te zijn van
andere verplichtingen. Dit getuigt
van een beperkte visie. Het celibaat
is niet het resultaat van praktische
overwegingen over de
beschikbaarheid voor evangelisatie,
maar een roeping van Christus. Het
is een uitnodiging om te leven
volgens de levensstijl van zijn Hart:
om lief te hebben zoals Christus, om
te vergeven zoals Christus, om te
werken zoals Christus; meer nog, om
Christus zelf te zijn — ipse Christus —



voor alle zielen. Daarom zijn de
louter pragmatische redenen en de
verwijzing naar een grotere
beschikbaarheid, niet voldoende:
zo'n grotere beschikbaarheid van tijd
zou gemakkelijk ook een vorm van
egoisme kunnen worden, omdat het
bevrijdt van offers en inspanningen
die in het huwelijk nodig zijn om
elkaar te aanvaarden en te
verdragen en dat leidt dan weer tot
een geestelijke verarming of
verharding van het hart."[14]

Het celibaat is daarom niet ‘de
eenzaamheid van de ivoren toren’,
maar een roeping om harten te
begeleiden en wakker te schudden.
Hoeveel mensen zijn er niet in de
wereld die zich onbelangrijk voelen,
die denken dat hun leven van geen
waarde is of die soms in vreemd
gedrag vervallen, omdat ze diep van
binnen op zoek zijn naar een beetje
liefde! Zij die de gave van het
celibaat ontvangen, zijn geroepen om



alle mensen te benaderen en Gods
liefde aan hen te openbaren en hen
te herinneren aan hun oneindige
waarde. Zo is het celibatair hart op
dezelfde manier vruchtbaar als het
vruchtbare en verlossende Hart van
Jezus. Het streeft ernaar om in ieder
mens het goede te ontdekken, zoals
onze Heer dat ontdekte bij wie Hem
opzochten. Het ziet niet een zondaar,
een melaatse, een verachtelijke
tollenaar, maar een wonderlijk
schepsel van onschatbare waarde dat
door God geliefd wordt en geroepen.

Al hebben degenen die celibatair
leven geen eigen kinderen, toch zijn
ze op deze manier in staat een
diepgaand en reéel ouderschap te
beleven. Ze zijn moeder of vader van
veel kinderen, want ‘vaderschap
betekent leven geven aan
anderen.’[15] Ze zijn in de wereld om
voor anderen te zorgen en om hen,
met hun leven en troostende
woorden, te laten zien, dat alleen



God hun dorst kan lessen. ‘Onze
wereld (...), waarin God op zijn best
verschijnt als een hypothese en niet
als een concrete realiteit, heeft het
hard nodig om heel concreet en
radicaal op God te rusten. Het heeft
een getuigenis nodig van personen,
voor wie God de grond is waarop je
je leven bouwt. Daarom is het
celibaat juist nu in onze hedendaagse
wereld zo belangrijk, ook al wordt de
vervulling ervan in onze tijd
voortdurend bedreigd en in twijfel
getrokken.’[16]

Een gave die voortdurend moet
groeien

De goddelijke gave van het celibaat is
geen betovering die een
onmiddellijke en permanente
verandering teweegbrengt. God geeft
het eerder als een zaadje dat
geleidelijk in goede grond moet
groeien. Zoals elke roeping is het
celibaat een geschenk en een



opdracht. Het is een weg. Daarom is
het besluit om celibatair te leven
voor het Koninkrijk der Hemelen
niet voldoende, opdat het hart
automatisch wordt getransformeerd.
Er is een voortdurende inspanning
nodig om het onkruid te wieden, om
te waken voor insecten en
parasieten. Altijd werkt de goddelijke
genade in op de natuur, zonder deze
te ontkennen of haar plaats in te
nemen. Met andere woorden: God
houdt rekening met onze vrijheid en
onze persoonlijke geschiedenis. En
juist daar, in die mengeling van
modder en genade, groeit in stilte de
mooie gave van een maagdelijk hart;
het groeit... of het gaat verloren.

Net als de jongste zoon in de
gelijkenis, kunnen degenen die
geroepen zijn tot een grotere
intimiteit met God, zich op een dag
uitgeput en leeg voelen. Die
jongeman besloot naar een ver land
te vertrekken (vgl. Lc 15, 13), omdat



hij in het huis van zijn vader een
innerlijke leegte voelde. Het was
nodig dat hij diep zou zakken, opdat
hij eindelijk zijn ogen zou openen en
zou beseffen in welke staat van
slavernij hij terechtgekomen was.
Het is opmerkelijk dat, volgens de
Evangelietekst, de reden voor zijn
terugkeer niet bepaald geestelijk
was. Hij had honger, lichamelijke
honger. Hij miste het voedzame
brood van zijn vaders huis. Toen hij
uiteindelijk terugkeerde, wachtte zijn
vader hem op, snelde op hem toe, viel
hem om de hals en kuste hem hartelijk
(Lc 15, 20). De zoon had zich
voorbereid op een formeel oordeel
(vgl. Lc 15, 18-19); in plaats daarvan
treft hem een liefdevolle omhelzing.
Hij ontdekt misschien wel
duidelijker dan ooit zijn diepste
identiteit: hij is de zoon van zo'n
goede Vader.

Op andere momenten kan het gevoel
van verveling een meer verraderlijke



vorm aannemen: wie in het huis van
de vader blijft, voelt zich misschien
meer dienaar dan zoon, zoals de
oudste broer in de gelijkenis, die
"thuis woonde, maar niet vrij was,
omdat zijn hart elders lag."[17] In
beide gevallen is de manier om aan
het verdriet te ontsnappen, de ogen
te richten op de Vader en zijn liefde
voor ons. God bevredigt de honger
van de ziel met het Brood van de
Eucharistie, waarin we Degene
vinden die één van ons is geworden,
zodat we hem als Vriend kunnen
liefhebben. Daar kunnen we ons
vullen, en het hart brandend houden
met een liefde die ‘zo sterk is als de
dood’ (Hooglied 8, 6).

Johannes bleef naast het kruis van
Jezus en was ook aanwezig bij zijn
Hemelvaart, ‘die dag waarop een
schijnbaar afscheid in werkelijkheid
het begin vormde van een nieuwe
nabijheid.’[18] Jezus moest zich
lichamelijk scheiden van zijn



leerlingen, die Hij tot het einde toe
had liefgehad, om hen en ieder die in
Hem zou gaan geloven nog intiemer
lief te kunnen hebben. Dat is het
geheim van een celibatair hart:
afstand doen van een liefde op deze
aarde om de hele wereld te vullen
met het licht van zijn Liefde.

Vertaling 2 maart 2020

[1] Vgl. Heilige Johannes Paulus II,
Algemene Audiéntie, 10, 24, 31
oktober 1979.

[2] Vgl. Heilige Johannes Paulus II,
Algemene Audiéntie, 10 oktober
1979, nr. 2.

[3] Benedictus XVI, Toespraak tot de
Romeinse Curie, 22 december 2006.

[4] Heilige Jozefmaria, Gesprekken,
nr. 122.



[5] Fernando Ocariz, Brief, 14
februari 2017, nr. 8.

[6] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
884.

[7] Heilige Jozefmaria, In dialoog met
de Heer, Scepter 2018, blz. 66.

[8] Heilige Jozefmaria, De kruisweg,
Achtste Statie, nr 8.

[9] De heilige Jozefmaria verwees
soms naar Jezus als "de Vriend". Vgl.
De Weg, nr. 422; Christus komt langs,
nr 93.

[10] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 2 (vgl. Lied 8:6).

[11] Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een samenkomst
met jongeren, 6 juli 1974.

[12] Heilige John Henry Newman,
"Love of Relations and Friends",
Parochial and Plain Sermons 2, preek
5.



[13] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
171.

[14] Benedictus XVI, Toespraak tot de
Romeinse Curie, 22 december 2006.

[15] Franciscus, Homilie in Santa
Marta, 26 juni 2013.

[16] Benedictus XVI, Toespraak tot de
Romeinse Curie, 22 december 2006.

[17] Fernando Ocariz, Brief, 9 januari
2018, nr. 9.

[18] Joseph Ratzinger, "El comienzo
de una nueva cercania" in El
resplandor de Dios en nuestro
tiempo, Barcelona: Herder, 2008, blz.
185.

Carlos Villar

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-


https://opusdei.org/nl-be/article/iets-groots-dat-liefde-is-vii-je-leven-geven-voor-je-vrienden/

be/article/iets-groots-dat-liefde-is-vii-je-
leven-geven-voor-je-vrienden/
(12-2-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/iets-groots-dat-liefde-is-vii-je-leven-geven-voor-je-vrienden/
https://opusdei.org/nl-be/article/iets-groots-dat-liefde-is-vii-je-leven-geven-voor-je-vrienden/

	Iets groots dat liefde is (VI): Je leven geven voor je vrienden

