opusdei.org

Iets groots dat liefde
is (XI): Met Christus
op weg naar de
Volheid van de
Liefde

“De weg is in één enkel woord
samen te vatten: beminnen, (...),
een groot hart hebben, de
zorgen voelen van degenen om
ons heen, weten te vergeven en
te begrijpen: ons, met Jezus
Christus, voor alle zielen
opofferen” (heilige Jozefmaria).

23-4-2020



Jezus die “de zijnen in de wereld
bemind had, gaf hun een bewijs van
zijn liefde tot het uiterste toe” (Joh
13,1). Zo introduceert Johannes in
zijn Evangelie het ongehoorde
gebaar dat Jezus maakte voor het
paasmaal, toen iedereen al aan tafel
zat: “Hij stond van tafel op, legde zijn
bovenkleren af, nam een linnen doek
en omgordde zich daarmee. Daarop
goot Hij water in het wasbekken en
begon de voeten van de leerlingen te
wassen en ze met de doek waarmee
Hij omgord was af te drogen” (Joh
13,4-5).

Jezus wast de voeten van de
apostelen. Zwakke mannen, gekozen
om het fundament van de Kerk te
zijn. Ze hebben allemaal angst
gevoeld tijdens de storm op het meer,
hebben getwijfeld aan het vermogen
van de Meester om een grote menigte
te voeden, hebben heftig geruzied
over wie de belangrijkste in het
Koninkrijk zou zijn. Ze zijn ook



begonnen te ervaren dat het volgen
van Hem lijden met zich meebrengt:
ze zijn niet, zoals veel anderen,
weggegaan na de verkondiging van
het Brood des Levens in de synagoge
van Kafarnaim, ze hebben Hem
vergezeld op zijn lange reizen door
het land van Isra€él en ze weten,
omdat ze het om zich heen merken,
dat er mensen zijn die Hem dood
wensen.

Petrus observeert vol verbazing wat
er gebeurt. Hij kan het niet
begrijpen, en hij komt in opstand.
"Heer, wilt Gij mij de voeten
wassen?’ Jezus antwoordt: ‘wat ik
doe, begrijpt ge nu nog niet, maar
later zult ge het inzien.’ Toen zei
Petrus tot Hem: ‘Nooit in der
eeuwigheid zult Gij mij de voeten
wassen!”” (Joh 13,5-8). Het radicale
karakter van Simons antwoord is
verrassend. Het wil geen afwijzing
zijn: het is de liefde voor de Heer die
hem ertoe beweegt te weigeren. En



toch laat de Heer hem zien dat hij
zich vergist: “Als gij u niet door Mij
laat wassen, kunt gij mijn deelgenoot
niet zijn” (Joh 13,8).

Later zul je het begrijpen

Vanaf zijn eerste ontmoeting met de
Meester had de heilige Petrus een
weg van innerlijke groei afgelegd,
waardoor hij geleidelijk aan was
gaan begrijpen wie Jezus, de Zoon
van de levende God is. Maar het
Lijden van de Heer komt dichterbij,
en Petrus heeft nog een lange weg
voor de boeg. In de zaal van het
Laatste Avondmaal speelt zich een
scene in twee bedrijven af, de
voetwassing en de instelling van de
Eucharistie, waardoor Petrus zal
beginnen te ontdekken tot welk
uiterste de Liefde van God gaat en in
hoeverre deze Liefde een beroep
doet op hem persoonlijjk. Op dit
moment is het gebod om de naaste te
beminnen als zichzelf voor hem nog



slechts een verklaring, iets wat nog
niet in zijn hart is doorgedrongen
met de diepte die Jezus verlangt. En
dus komt hij in opstand. Hijj
accepteert niet dat de wil van God,
voor zijn Meester en voor hem, een
leven van liefde en nederige
dienstbaarheid jegens ieder mens is.

Deze ervaring van Petrus kan in ons
leven vaak voorkomen. Ook wij
vinden het moeilijk te begrijpen; we
hebben tijd nodig om de meest
elementaire waarheden te begrijpen.
In ons hart zijn grote verlangens
naar liefde vermengd met minder
nobele bedoelingen; vaak verlamt de
angst ons en hebben we de mond vol
van woorden die niet vergezeld gaan
van daden. We houden van de Heer;
we beseffen dat de goddelijke
roeping ons kostbaarste juweel is:
zozeer zelfs dat we alles hebben
verkocht om het te kopen. Maar het
verstrijken van de jaren, andere
omstandigheden, bepaalde



onaangename situaties of de
vermoeidheid van ons dagelijks werk
kunnen onze weg minder duidelijk
maken.

Bovendien kan het gebeuren dat
iemand niet die mate van menselijke
en geestelijke rijpheid heeft bereikt
die het mogelijk maakt om de
roeping als een weg van liefde te
beleven. Onze naastenliefde kan
lijden onder een van die
vertekeningen die ons persoonlijk
mysterie verkleinen: het
sentimentalisme, waardoor we meer
op de kortstondige waarneming van
dingen reageren dan op een diepe
relatie met God en met de anderen;
het voluntarisme, waardoor we
vergeten dat het christelijk leven er
in grote mate in bestaat God toe te
staan ons lief te hebben en anderen
door ons lief te hebben; het
perfectionisme, waarbij we geneigd
zijn de menselijke tekortkomingen te



zien als feiten die buiten het plan
van God vallen.

Maar juist omdat God met onze
beperkingen rekening houdt is Hij
niet verbaasd en wordt Hij het niet
moe als Hij ziet dat wij onze roeping
ingewikkeld maken of vervormen.
Hij heeft ons, net als Petrus,
geroepen terwijl we zondaars zijn en
Hij dringt aan: “Als gij u niet door Mijj
laat wassen, kunt gij mijn deelgenoot
niet zijn”. Simon Petrus is
ontwapend: “Heer, dan niet alleen
mijn voeten, maar ook mijn handen
en hoofd” (Joh 13,8-9). Jezus weet dat
het de liefde is die Petrus ontroert, en
daarom antwoordt Hij hem net zo
radicaal. Het hart van de apostel
reageert met de onstuimigheid die
hem kenmerkt: “niet alleen mijn
voeten, maar ook mijn handen en
hoofd”. Het zijn woorden die heel
snel werden gezegd. Maar was
Petrus zich er wel van bewust wat ze
betekenden? Wat er die avond



gebeurde, lijkt erop te wijzen dat hij
dat niet was. Hij zou het later, beetje
bij beetje, begrijpen: door het lijden
van de Passie, de vreugde van de
Verrijzenis en de werking van de
Heilige Geest. Zijn dialoog met Jezus
leert ons in ieder geval dat de eerste
stap om op weg te gaan naar de
volheid van de Liefde is, de
genegenheid en tederheid van Jezus
voor iedereen van ons te ontdekken;
en te weten dat wij, als wij onze
ellende corrigeren, meer op Hem
zullen gaan lijken.

Stap voor stap dichter bij de
vrijheid

Jezus volgen betekent leren
liethebben zoals Hij. Het is een reis
die bergopwaarts gaat, die moeite
kost, maar tegelijkertijd is het een
reis naar de vrijheid. "Hoe vrijer we
zijn, hoe meer we kunnen
liethebben. En de liefde is
veeleisend: ‘Alles verdraagt zij, alles



gelooft zij, alles hoopt zij, alles duldt
zij’ (1 Kor 13,7).” [1] Toen de heilige
Jozefmaria nog een jonge priester
was, beschreef hij deze route van het
opklimmen tot een trouwe vrijheid
als volgt: "Graden: in de wil van God
berusten, zich schikken naar de wil
van God, de wil van God willen, de
wil van God liefhebben”.[2]

De berusting is de laagste trede van
de vrijheid. Het is de minst
edelmoedige houding van de vier en
ze kan gemakkelijk ontaarden in
geestelijke lauwheid. Ze zou kunnen
worden omschreven als
uithoudingsvermogen zonder groei:
verdragen omwille van de berusting;
want het is ‘wat ik nou eenmaal heb
gekregen’. Het is waar dat de sterkte,
die een kardinale deugd is, leidt tot
uithoudingsvermogen, tot strijden;
en in feite doet dit de vrijheid
groeien, omdat men het goede
waarvoor men strijdt, begrijpt en
verlangt. Maar wie berust, merkt



geen enkel goed op, of neemt het zo
vaag waar dat het geen vreugde
opwekt. Het kan ons soms, en zelfs
een tijdlang, moeite kosten om deze
houding te overwinnen; maar
wanneer de berusting een definitieve
houding is geworden, sluipt
geleidelijk aan de droefheid binnen.

Zich naar de wil van God schikken
drukt een hogere graad uit: je
conformeert je aan de realiteit. Je
ermee conformeren moet niet
verward worden met de instelling
van een middelmatige persoon die
geen dromen en projecten koestert
en nergens warm voor loopt. Het is
eerder de realistische houding van
iemand die weet dat elk nobel
verlangen God behaagt. Wie zich op
deze manier schikt, leert beetje bij
beetje in de goddelijke logica mee te
gaan, en overtuigd te zijn dat alles
voor hen die God liefhebben ten
goede komt (vgl. Rom. 8,28). De
heilige Jozefmaria heeft deze



instelling tegenover het plan van God
soms met een bijbels beeld
uitgedrukt: “Heer, help mij trouw en
volgzaam te zijn (...), als klei in de
handen van de pottenbakker. Dan zal
niet ik het zijn die leeft, maar U, mijn
Geliefde, zult in mij leven en
werken”.[3]

We kunnen nu al zien hoe dit proces
van instemming met Gods wil
geroepen is om een hogere vlucht te
nemen, op het moment dat we Gods
wil beginnen te willen: "in mij zul Je
leven en werken, mijn Geliefde". De
omstandigheden en de mensen die
we niet hebben gekozen, gaan we
liefhebben om hunzelf, omdat ze
goed zijn: we besluiten ze te ‘kiezen’.
"Mijn God, ik kies alles,"[4] zei de
heilige Theresia van Lisieux. Zjj
realiseerde zich, met de heilige
Paulus, dat "noch de dood, noch het
leven, noch engelen, noch boze
geesten, noch wat is noch wat zijn zal
en geen macht in den hoge of in de



diepte, noch enig wezen in het heelal
ons zal kunnen scheiden van de
liefde van God die is in Christus
Jezus, onze Heer" (Rom 8,38-39). Zo
ontdekken we, te midden van de
onvolkomenheid van de dingen, dat
‘heilige iets’ dat verborgen ligt in de
situaties [5]; het beeld van God wordt
in de anderen voor ons zichtbaarder.

Doordrenkt met het bloed van
Christus

De laatste trede in deze persoonlijke
groei zet de liefde op de eerste plaats.
70 gaan we, zoals de heilige Johannes
ons leert, binnen in de kern van de
christelijke openbaring: "zo hebben
we de liefde leren kennen die God
voor ons heeft" (1 Joh. 4,16). Na de
voetwassing van zijn apostelen legt
de Heer hen uit waarom Hij dat heeft
gedaan: "Ik heb u een voorbeeld
gegeven" (Joh. 13,15). Ze zijn nu klaar
om te luisteren naar het nieuwe
Gebod: "Zoals Ik u heb liefgehad, zo



moet gij elkaar liefhebben" (Joh.
13,34). Ze zijn nu klaar om te
luisteren naar het nieuwe Gebod:
“Zoals Ik u heb liefgehad, zo moet
ook gij elkaar liethebben” (Joh 13,34).
Het gaat erom te leren liethebben
met de grootste liefde, tot we zoals
Hij ons eigen leven geven: “Hierom
heeft de Vader Mij lief, omdat Ik mijn
leven geef, om het later weer terug te
nemen. Niemand neemt het Mij af,
maar Ik geef het uit Mijzelf” (Joh
10,17-18). Het is eigen aan de
christelijke liefde om zichzelf te
geven, om zichzelf te vergeten, de
realiteit die God de Vader voor ieder
van ons heeft gewild met volle inzet
te beleven. Dat is de wil van God
beminnen: een vreugdevolle en
creatieve bevestiging die ons er
vanuit ons diepste ik toe aanzet
onszelf te vergeten; een beslissing
die, paradoxaal genoeg, de enige
manier is om onszelf werkelijk te
vinden: "Wie zijn leven wil redden
zal het verliezen. Maar wie zijn leven



verliest om Mijnentwil zal het
vinden" (Mt 16,25).

Deze liefde bestaat echter niet uit
"een soort extreme morele
inspanning (...), een hogere graad
van humanisme".[6] De nieuwheid
van het nieuwe Gebod “kan alleen
komen uit het geschenk van de
gemeenschap met Christus, van het
leven in Hem”.[7] Daarom geeft de
Heer zijn apostelen tegelijk met het
nieuwe Gebod het Sacrament van de
Liefde. Vanaf dat moment staat de
Eucharistieviering centraal in het
christelijk leven: deze is geen
theoretische waarheid, maar een
levensbehoefte.[8] “De hand van
Christus heeft ons uit een korenveld
geplukt: de zaaier knijpt die handvol
graankorrels fijn in zijn doorboorde
hand, ze worden met zijn bloed
doordrenkt. Dan strooit de Heer het
graan met een brede armzwaai uit,
opdat het door te sterven tot leven
zal komen en door in de grond weg



te zakken zich tot gouden aren kan
vermenigvuldigen.[9] We zijn in staat
om de overgave te beleven omdat we
leven gedrenkt in het bloed van
Christus, waardoor we aan onszelf
kunnen sterven om overvloedige
vruchten van vreugde en vrede om
ons heen te verspreiden. Onze
deelname aan het Offer van Jezus en
onze aanbidding van zijn werkelijke
aanwezigheid in de Eucharistie
leiden ons rechtstreeks tot de liefde
voor onze naasten. Daarom, “wie
niet trouw is aan de goddelijke
opdracht om zich aan anderen te
geven en hen te helpen Christus te
leren kennen, zal moeilijk kunnen
begrijpen wat het eucharistisch
Brood is”. En omgekeerd: “Als we de
heilige Eucharistie willen waarderen
en liefhebben moeten we de weg van
Jezus volgen: tarwe zijn, sterven, met
nieuwe kracht weer opstaan en
overvloedig vrucht dragen:
honderdvoudig!”[10]



Eucharistische samenhang

“Jezus wandelt onder ons zoals Hij in
Galilea deed. Hij gaat door onze
straten, houdt stil en kijkt ons in de
ogen, zonder haast. Zijn oproep is
aantrekkelijjk, fascinerend”.[11]
Wanneer iemand besluit om aan zijn
zijde te lopen, om in gemeenschap
met Hem te leven, wordt diens leven
verlicht en krijgt het geleidelijk aan
een ware ‘eucharistische
samenhang’[12]: de liefde en de
nabijheid die we van Hem ontvangen
stellen ons in staat onszelf aan
anderen te geven zoals Hij zichzelf
heeft gegeven. Zo ontdekken en
verwijderen we beetje bij beetje de
hindernissen die de groei van de
liefde van Christus in ons hart
belemmeren: de neiging om een
minimale inspanning te leveren in de
vervulling van onze plichten; de
angst om te overdrijven in de liefde
en dienstbaarheid jegens anderen;
het gebrek aan begrip voor de



beperkingen van de mensen; de
arrogantie die van anderen eist dat
zij onze goede daden erkennen,
waardoor de oprechtheid van onze
intentie vervaagt.

De heilige Jozefmaria sprak altijd
met ontroering over het
vreugdevolle leven van degenen die
zich aan Christus geven en trouw
volharden in het volgen van hun
roeping. “Liefhebben is een groot
hart hebben, de zorgen delen van de
mensen om ons heen, kunnen
vergeven, begrip tonen: zich samen
met Jezus opofferen voor alle
zielen.”[13] We weten dat dit iets is
wat onze krachten te boven gaat.
Daarom moeten we onze Heer vaak
vragen ons een hart te geven dat
gelijk is aan dat van Hem. “Door z6
lief te hebben, met het hart van
Christus zullen we leren dienen en
zullen we de waarheid duidelijk en
met liefde verdedigen. (...) Alleen als
het leven van Christus zich in ons



herhaalt, kunnen wij het aan
anderen doorgeven. Alleen door de
dood van de graankorrel te ervaren,
zullen we in het binnenste van de
aarde kunnen werken, haar van
binnenuit kunnen omvormen, haar
vruchtbaar kunnen maken.”[14] Dit
is de weg van de trouw die, omdat
het een weg van Liefde is, ook een
weg van geluk is.

Paul Muller

Vertaling januari 2020

[1] F. Ocariz, Brief, 9-1-2018, nr. 5.
[2] H. Jozefmaria, De Weg, nr. 774.

[3] H. Jozefmaria, De Smidse, nr. 875.
Vgl. Jer 18,6: “Als leem in de hand van
de pottenbakker, zijt gij in mijn
hand”.

[4] H. Theresia van Lisieux,
Geschiedenis van een ziel, hfdst. 1.



[5] Vgl. H. Jozefmaria, Gesprekken,
nr. 114.

[6] ]J. Ratzinger-paus Benedictus XVI,
Jezus van Nazareth. Vanaf de intocht
in Jerusalem tot de Verrijzenis.

[7] Ibid.

[8] Vgl. H. Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 154.

[9] Ibid., nr. 3.
[10] Ibid., nr. 158.

[11] paus Franciscus, apost. Exhort.
Christus vivit (25-3-2019), nr. 277.

[12] Vgl. Paus Benedictus XVI, apost.
Exhort. Sacramentum caritatis
(22-2-2007), nr. 83.

[13] Christus komt langs, nr. 158.

[14] Ibid.




pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/iets-groots-dat-liefde-is-deel-x-
met-christus-op-weg-naar-de-volheid-
van-de-liefde/ (1-2-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/iets-groots-dat-liefde-is-deel-x-met-christus-op-weg-naar-de-volheid-van-de-liefde/
https://opusdei.org/nl-be/article/iets-groots-dat-liefde-is-deel-x-met-christus-op-weg-naar-de-volheid-van-de-liefde/
https://opusdei.org/nl-be/article/iets-groots-dat-liefde-is-deel-x-met-christus-op-weg-naar-de-volheid-van-de-liefde/
https://opusdei.org/nl-be/article/iets-groots-dat-liefde-is-deel-x-met-christus-op-weg-naar-de-volheid-van-de-liefde/

	Iets groots dat liefde is (XI): Met Christus op weg naar de Volheid van de Liefde

