opusdei.org

Homilie feest Maria
Tenhemelopneming

Een homilie van de heilige
Jozefmaria gepubliceerd in
‘Christus Komt Langs’. De
homilie werd uitgesproken op
het feest van Maria
Tenhemelopneming, 15
augustus 1961.

14-8-2019

171. Assumpta est Maria in coelum,
gaudent angeli,(Antifoon bij de
vespers op het feest van Maria
Tenhemelopneming) God heeft Maria
met lichaam en ziel in de hemel



opgenomen. Er is vreugde bij de
engelen en bij de mensen. Waarom
deze blijdschap? Waardoor lijkt ons
hart wel op te springen en is er een
grote vrede in onze ziel? We zijn blij,
want we vieren de verheerlijking
van onze Moeder en het is
vanzelfsprekend dat wij, haar
kinderen, heel gelukkig zijn als we
zien hoe zij door de allerheiligste
Drie-eenheid wordt geéerd.

Christus, haar goddelijke Zoon, onze
broer, heeft haar als Moeder aan ons
gegeven toen Hij op Calvarié tegen de
heilige Johannes zei: Ziedaar uw
Moeder (Joh 19, 27). En samen met
deze geliefde leerling hebben wij
haar op dat ogenblik van immense
troosteloosheid als Moeder gekregen.
Maria heeft ons meegenomen in haar
lijden toen de profetie in vervulling
ging: En ook uw eigen ziel zal door
een zwaard worden doorboord (Lc 2,
35). Zij is de Moeder van de hele
mensheid; wij zijn haar kinderen. En



vandaag herdenkt de mensheid een
gebeurtenis die te groot voor
woorden is: Maria, de dochter van
God de Vader, de moeder van God de
Zoon, de bruid van God de heilige
Geest is in de hemel opgenomen.
Alleen God is groter dan zij.

Het mysterie van de liefde

Dit is het mysterie van de liefde. De
menselijke rede kan dit niet
bevatten. Alleen het geloof kan
verduidelijken hoe een schepsel tot
zo n grote waardigheid kan worden
verheven dat zij het centrum is van
de liefde waar het welbehagen van
de Drievuldigheid samenvloeit. We
weten dat we voor een goddelijk
mysterie staan, maar omdat het over
onze Moeder gaat kunnen we dit bij
wijze van spreken beter begrijpen
dan andere geloofswaarheden.

Als wij onze eigen moeder hadden
kunnen kiezen, wat hadden we dan
gedaan? Ik denk dat we de moeder



hadden gekozen die we hebben en
haar hadden gesierd met alle
mogelijke genade. Dat heeft Christus
gedaan, want in zijn almacht en
wijsheid en omdat Hij de liefde bij
uitstek is, (1 Joh 4, 8: Deus caritas est)
heeft Hij alles verwezenlijkt wat Hij
wilde.

We zien dat de christenen al lang
geleden tot deze redenering
kwamen: Het was passend, schreef de
heilige Johannes van Damascus, dat
zij die haar maagdelijkheid bij het
baren had behouden, haar lichaam na
de dood vrij van elk bederf zou
behouden. Het was passend dat zij die
de Schepper als klein kind in haar
schoot had gedragen, in het goddelijk
verblijf zou gaan wonen. Het was
passend dat de bruid van God de
hemelse woning zou binnengaan. Het
was passend dat zij die haar Zoon aan
het kruis had gezien, en in haar hart
de smart had ervaren waarvan ze op
het ogenblik van het baren vrij was



geweest, haar Zoon zou aanschouwen,
gezeten aan de rechterhand van de
Vader. Het was passend dat de
Moeder van God alles zou bezitten
wat haar Zoon toekomt, en dat zij
door alle schepselen als Moeder en
dienstmaagd van de Heer zou worden
geéerd [Johannes van Damascus,
Homilia II in dormitionem B.V.
Mariae, 14 (PG 96, 742)].

De theologen hebben dergelijke
argumenten dikwijls gebruikt om de
volheid van genade waarmee Maria
is bekleed enigszins te begrijpen, met
als hoogtepunt haar
tenhemelopneming. Ze zeggen: Het
was passend, God kon het, dus heeft
Hij het gedaan (zie Johannes Duns
Scotus, In III Sententiarum, dist. III, q.
1) Dat is de beste verduidelijking
waarom Christus zijn Moeder, vanaf
het moment van haar onbevlekte
ontvangenis, alle denkbare
voorrechten heeft verleend. Ze bleef
vrij van de macht van satan; ze is —



tota pulchra! — mooi, smetteloos en
zuiver naar lichaam en ziel.

Het mysterie van het stille offer

172. Maar bedenk het volgende: ook
al heeft God zijn moeder hoog willen
verheffen, hier op aarde is haar de
ervaring van het lijden, het
vermoeiende van het werk en ook
het moeilijke van het geloof niet
bespaard gebleven. Aan de vrouw uit
het volk die op een dag in
lofprijzingen uitbarst en roept:
Gelukkig de schoot die U gedragen
heeft en de borsten die U hebben
gevoed, geeft de Heer als antwoord:
Veeleer gelukkig die naar het woord
van God luisteren en het onderhouden
(Lc 11, 27-28). Dat was een lofprijzing
van zijn Moeder, van haar oprechte,
toegewijde en tot de uiterste
consequentie beleefde fiat, (Lc 1, 38)
het geschiede, dat niet tot uiting
kwam in iets spectaculairs, maar in



het verborgen en stille offer van
iedere dag.

Door die woorden te overwegen
kunnen we de logica van God iets
beter begrijpen. Het wordt ons
duidelijk dat de bovennatuurlijke
waarde van ons leven niet afhangt
van grote daden, zoals we dat in onze
fantasie weleens denken, maar van
het trouw aanvaarden van de
goddelijke wil, van het edelmoedig
bereid zijn tot het vaak kleine offer
van iedere dag.

Om goddelijjk te zijn, om te
vergoddelijken, moeten we om te
beginnen heel menselijk zijn, moeten
we in ons gewone doen en laten met
de blik op God gericht leven en de
schijnbaar kleine dingen heiligen. Zo
heeft Maria geleefd. Zij die vol
genade is, die het voorwerp van het
welbehagen van God is en boven de
engelen en de heiligen staat, heeft
een normaal leven geleid. Zjj is een



schepsel zoals wij, met een hart zoals
dat van ons, zij kan genieten en blij
zijn, lijden en huilen. Voordat de
engel Gabriél haar de wil van God
bekendmaakt, weet ze niet dat ze van
alle eeuwigheid was uitverkoren om
de moeder van de Messias te
worden. Ze ziet zichzelf als heel
gering; (zie Lc 1, 48) daarom zegt zij
later met grote nederigheid dat Die
machtig is aan mij zijn wonderwerken
deed (Lc 1, 49).

De zuiverheid, nederigheid en
edelmoedigheid van Maria staan in
contrast met onze ellende en ons
egoisme. Waarom zouden we dit
alles overdenken, als het niet is om
haar na te volgen? We zijn
schepselen van God, net als zij, en als
we ons best maar doen om trouw te
zijn doet de Heer 00k grote dingen in
ons. Onze geringheid is dan geen
belemmering, want God kiest wat
weinig waarde heeft om de macht



van zijn liefde meer te laten
schitteren (zie 1 Kor 1, 27-29).

Maria navolgen

173. Onze Moeder is een voorbeeld
van de beantwoording aan de
genade en als wij haar leven
overdenken zal Christus ons met zijn
licht laten zien hoe wij de gewone
dingen kunnen vergoddelijken. Wijj
christenen denken in de loop van het
jaar dikwijls aan Maria wanneer we
haar feesten vieren, maar ook in het
dagelijks leven. We zullen steeds
meer van haar leren als wij ons bij
die gelegenheden afvragen met
welke houding zij het werk zou doen
waarmee wij bezig zijn, en
uiteindelijk zullen wij op haar gaan
lijken, zoals kinderen op hun moeder
lijken.

Op de eerste plaats kunnen we haar
navolgen in de liefde. Liefde is meer
dan gevoelens, liefde moet in
woorden en vooral in daden tot



uiting komen. De Maagd Maria heeft
niet alleen fiat gezegd, maar deze
vastberaden en onherroepelijke
beslissing heeft ze ook op elk
moment van haar leven
waargemaakt. Als we door de liefde
van God geraakt worden en duidelijk
zien wat Hij van ons vraagt, dan
moeten ook wij beloven dat we
trouw en loyaal zullen zijn, en dat
dan ook echt zijn. Want niet ieder die
tot Mij zegt: Heer! Heer! zal
binnengaan in het Rijk der hemelen,
maar hij die de wil doet van mijn
Vader die in de hemel is (Mt 7, 21).

Wij moeten Maria ook navolgen in
haar natuurlijke en bovennatuurlijke
verfijning. Zij is een bevoorrecht
schepsel in de heilsgeschiedenis
omdat in haar het Woord is vlees
geworden en onder ons heeft gewoond
(Joh 1, 14). Ze was een fijngevoelige
getuige die onopgemerkt haar weg
ging; ze hield er niet van geprezen te
worden, ze zocht haar eigen eer niet.



Ze is aanwezig bij de mysteries van
de kinderjaren van haar Zoon,
mysteries die om zo te zeggen vol
normaliteit zijn, maar ze verdwijnt
op het uur van de grote wonderen en
van de toejuichingen van de massa.
Als Christus op een ezeltje gezeten
als een koning wordt toegejuicht in
Jeruzalem is zij niet aanwezig. Maar
ze verschijnt weer naast het kruis als
iedereen vlucht. Die onopvallende
manier van doen wijst op haar
grootheid, diepte en heiligheid.

Laten we leren van haar
gehoorzaamheid aan God die een
fijngevoelige combinatie was van
onderworpenheid en luister. In
Maria vinden we niets van de
houding van de dwaze maagden, die
wel gehoorzamen, maar zonder na te
denken. Onze Lieve Vrouw luistert
aandachtig naar wat God wil, denkt
na over wat ze niet begrijpt, vraagt
wat ze niet weet. Vervolgens geeft ze
zich zonder reserve over aan de



goddelijke wil: Zie de dienstmaagd
des Heren; mij geschiede naar uw
woord (Lc 1, 38). Zien jullie hoe mooi
dat is? Maria, die ons leert hoe we
ons moeten gedragen, laat ons hier
zien dat gehoorzaamheid aan God
geen slaafsheid is en geen
onderdrukking van het geweten: ze
helpt ons om de vrijheid van de
kinderen van God (zie Rom 8, 21) te
ontdekken.

De school van het gebed

174. De Heer zal jullie zeker ook
andere aspecten van de trouwe
beantwoording van de Maagd Maria
hebben laten ontdekken die ons
uitnodigen om haar als voorbeeld te
nemen: haar zuiverheid, haar
nederigheid, haar sterkte, haar
edelmoedigheid, haar trouw... Ik wil
het nu hebben over iets dat al het
andere insluit, omdat het de
voedingsbodem is voor geestelijke



vooruitgang, namelijk het
gebedsleven.

Als we de genade die onze Moeder
ons vandaag geeft goed willen
benutten en we de ingevingen van de
heilige Geest die de herder van onze
ziel is op ieder moment willen
volgen, dan moeten we ons serieus
geroepen voelen om het persoonlijk
contact met God te verzorgen. Wij
mogen ons niet verschuilen achter de
anonimiteit, want een innerlijk leven
zonder een persoonlijke ontmoeting
met God is geen innerlijk leven. Het
is niet eigen aan de christen
oppervlakkig te zijn. Toegeven aan
sleur in onze ascetische strijd staat
gelijk aan het ondertekenen van de
overlijdensakte van de
contemplatieve ziel. God zoekt ons
€én voor één, en we moeten hem één
voor één antwoorden: Heer, hier ben
ik omdat U mij geroepen hebt? (1 Sam
3, 5).



Bidden, dat weten we allemaal, is
spreken met God. Misschien vraagt
iemand: maar waarover? Waarover
anders dan over de dingen van God
en over de dingen waar onze dag
mee gevuld is? Over de geboorte van
Jezus, over zijn rondtrekken door de
wereld, over zijn verborgen leven en
zijn prediking, zijn wonderen, zijn
verlossend lijden, zijn kruis en
verrijzenis... En in de
tegenwoordigheid van de Ene en
Drie-ene God, met de heilige Maagd
als middelares en de heilige Jozef,
onze vader en heer — tot wie ik veel
devotie heb — als voorspreker,
spreken wij over ons werk van elke
dag, over ons gezin, onze vrienden
en bekenden, over onze grote
plannen en over onze kleine
misstappen.

Het thema van mijn gebed is het
thema van mijn leven. Dit is de
manier waarop ik het aanpak. Als ik
mijzelf zie zoals ik ben, komt vanzelf



het vaste voornemen om te
veranderen, me te beteren,
volgzamer te zijn aan de liefde van
God. Een oprecht en concreet
voornemen. Dit gaat samen met een
dringend gebed tot de heilige Geest,
dat ook vol vertrouwen is, om ons
niet aan ons lot over te laten, want
Gij Heer, zijt mijn kracht (Ps 42, 2).

Wijj zijn gewone christenen, wij
werken in heel verschillende
beroepen en al onze bezigheden
verlopen in een voorspelbaar ritme,
ze volgen de normale weg. De dagen
lijken allemaal hetzelfde, misschien
zelfs monotoon... Maar toch: het
dagelijks programma dat zo gewoon
lijkt heeft een goddelijke waarde, het
interesseert God omdat Christus
mens wil worden in onze bezigheden
en zelfs onze gewoonste handelingen
van binnenuit wil bezielen.

Deze gedachte is een heldere en
ondubbelzinnige werkelijkheid en is



niet bedoeld als troost voor mensen
die net als wij hun naam niet in het
gouden boek van de geschiedenis
zullen graveren. Christus
interesseert zich voor het werk dat
wij doen — en dat we wel duizend en
één keer herhalen — op kantoor, in
de fabriek, in de werkplaats, op
school of op het land, of we nu ons
beroep uitoefenen met ons hoofd of
met onze handen. Hij is ook
geinteresseerd in het verborgen offer
dat we brengen als we ons slecht
humeur niet op anderen afreageren.

Denk in het gebed nog eens over
deze thema’s na en benut ze om
Jezus te zeggen dat je Hem aanbidt.
Zo zal je midden in de wereld bij het
lawaai op straat, overal,
contemplatief zijn. Dit is de eerste les
in de school van de omgang met
Jezus. Maria is de beste lerares van
die school, want zij heeft deze
gelovige houding altijd gehad, deze
bovennatuurlijke visie op alles wat



er om haar heen gebeurde: Zij
bewaarde alles wat er gebeurd was in
haar hart (Lc 2, 51).

Laten wij vandaag aan Maria vragen
om ons contemplatief te maken, ons
te helpen begrijpen dat de Heer
voortdurend een beroep op ons doet
en bij de deur van ons hart aanklopt.
Laten we haar zeggen: Moeder, U
hebt Jezus ter wereld gebracht die
ons de liefde van God onze Vader
openbaart. Help ons Hem bij de
bezigheden van elke dag te
herkennen. Motiveer ons verstand
en onze wil om goed te luisteren
naar de stem van God en de
impulsen van de genade te volgen.

Lerares van de apostelen

175. Maar denk niet alleen aan jezelf;
zorg dat je hart steeds groter wordt
totdat er plaats is voor de hele
mensheid. Denk allereerst aan de
mensen om je heen — je ouders,
vrienden, collega’s — en bekijk hoe je



ze tot een diepere vriendschap met
God kunt brengen. Als het integere
en goede mensen zijn die in staat zijn
de Heer van dichtbij te volgen,
beveel ze dan in het bijzonder bij
Onze Lieve Vrouw aan. En bid ook
voor de vele mensen die je niet kent,
want we zijn allemaal aan boord van
hetzelfde schip.

Wees loyaal en edelmoedig. We
maken allen deel uit van één enkel
lichaam, van het mystiek Lichaam
van Christus, de heilige Kerk,
waartoe velen zijn geroepen die met
een zuiver hart de waarheid zoeken.
Daarom hebben we de plicht andere
mensen de warmte en de diepte van
Christus” liefde te laten zien. De
christen mag geen egoist zijn, want
dan zou hij zijn eigen roeping
verraden. De mentaliteit van iemand
die zich ermee tevreden stelt zijn
eigen ziel in vrede te bewaren — wat
overigens een valse vrede is —en
zich niet bekommert om het welzijn



van anderen, is niet van Christus.
Hebben we ons eenmaal voor de
ware zin van het menselijk leven
opengesteld die ons door het geloof is
geopenbaard, dan kunnen we niet in
de overtuiging leven dat we ons goed
gedragen zolang we niet proberen
om op een praktische en concrete
manier andere mensen dichter bij
God te brengen.

Er is een reéle hindernis voor het
apostolaat: het menselijk opzicht, de
angst om thema’s van het geloof aan
te raken omdat zo’n gesprek in
sommige kringen misschien niet
goed zal vallen en het risico bestaat
dat er een gevoelige snaar wordt
geraakt. Maar al te vaak wordt zo
geredeneerd om het egoisme te
verdoezelen! Het is niet de bedoeling
wie dan ook te kwetsen, in tegendeel,
het gaat erom te dienen. Ook al
kunnen we persoonlijk niet waardig
zijn, de genade van God heeft ons tot
instrumenten gemaakt om anderen



te kunnen helpen door hun het goede
nieuws mee te delen dat God wil dat
alle mensen gered worden en tot de
kennis van de waarheid komen (1 Tim
2,4).

Maar mag je je wel in het leven van
anderen mengen? Ja, dat is zelfs
noodzakelijk. Christus heeft zich in
ons leven gemengd zonder ons daar
toestemming voor te vragen. Hij deed
dat ook bij zijn eerste leerlingen:
Toen Hij eens langs het meer van
Galilea liep, zag Hij Simon en de broer
van Simon, Andreas, terwijl zij bezig
waren het net uit te werpen in het
meer; zij waren namelijk vissers.
Jezus sprak tot hen: Komt, volgt Mij;
Ik zal maken, dat gij vissers van
mensen wordt (Mc 1, 16-17). Ieder
van ons heeft de vrijheid — een
verkeerd begrepen vrijheid — om
nee te zeggen tegen God, zoals de
jongeman die veel rijkdommen
bezat, (zie Lc 18, 23). over wie de
heilige Lucas spreekt. Maar de Heer



en wij hebben het recht en de plicht,
als we gehoorzamen aan de oproep
gaat en onderwijst, (zie Mc 16, 15) om
over God te spreken. Dit is het grote
thema van de mensen, want het
verlangen naar God is het diepste
verlangen dat in het hart van de
mens leeft.

Heilige Maria, Regina apostolorum,
koningin van de apostelen, koningin
van ieder die het verlangen heeft om
anderen kennis te laten maken met
de liefde van uw Zoon: U begrijpt
onze ellende heel goed, vraag
daarom vergiffenis voor wat in ons
leven vuur had kunnen zijn en niet
meer is dan as, voor licht dat geen
licht meer geeft, voor zout dat
smakeloos is geworden. Moeder van
God, smekende almacht: geef ons,
met de vergiffenis, de kracht om echt
vanuit de hoop en de liefde te leven,
om anderen het geloof in Christus te
kunnen brengen.



Het enige recept: persoonlijke
heiligheid

176. De beste weg om de moed niet te
verliezen in het apostolaat en de
mensen te dienen, is niet anders dan
in de volheid van het geloof, de hoop
en de liefde te leven; in één woord:
heiligheid. Ik ken geen ander recept
dan persoonlijke heiligheid!

Verenigd met heel de Kerk vieren we
vandaag de triomf van de Moeder, de
Dochter en de Bruid van God. En
zoals we ons op de derde dag na de
dood van de Heer verheugd hebben
over de verrijzenis, zijn we vandaag
blij omdat zij — na Jezus van
Bethlehem tot aan het kruis te
hebben begeleid —, met lichaam en
ziel bij Hem is en de vreugde van de
eeuwige heerlijkheid geniet. Dat is
het mysterieuze heilsplan van God:
Onze Lieve Vrouw, die volledig bij
het werk van onze verlossing
betrokken was, moest haar Zoon van



zeer nabij volgen: in de armoede van
Bethlehem, in het verborgen leven
van het gewone werk in Nazareth, in
de openbaring van zijn godheid in
Kana in Galilea, in de gruwelen van
het lijden en het goddelijk kruisoffer,
en in de eeuwige zaligheid van het
paradijs.

Dit alles raakt ons direct, want deze
bovennatuurlijke weg moet ook onze
weg zijn. Maria laat ons zien dat dit
pad begaanbaar en veilig is. Zij is ons
voorgegaan op de weg van de
navolging van Christus, en de
verheerlijking van onze Moeder is de
vaste hoop op onze redding. Daarom
noemen wij haar spes nostra, onze
hoop en causa nostrae laetitiae,
oorzaak van onze blijdschap.

We mogen nooit de hoop verliezen
dat we heilig zullen worden, de
uitnodiging van de Heer zullen
opvolgen en tot het einde toe zullen
volharden. God, die in ons het werk



van de heiliging is begonnen, zal het
tot een einde brengen (zie Fil 1, 6).
Want als de Heer voor ons is, wie zal
dan tegen ons zijn? Hij heeft zelfs zijn
eigen Zoon niet gespaard, voor ons
allen heeft Hij Hem overgeleverd. En
zou Hij ons na zulk een gave ook niet
al het andere schenken? (Rom 8,
31-32).

Op dit feest is alles een uitnodiging
om blij te zijn. De vaste hoop op onze
persoonlijke heiliging is een
geschenk van God; maar de mens
mag niet passief blijven. Denk aan de
woorden van Christus: Wie mijn
volgeling wil zijn, moet Mij volgen
door zichzelf te verloochenen en elke
dag opnieuw zijn kruis op te nemen
(Lc 9, 23). Zie je? Het kruis van elke
dag. Nulla dies sine cruce, geen dag
zonder kruis: geen dag waarop we
het kruis van de Heer niet dragen,
waarop we zijn juk niet op ons
nemen. Daarom heb ik jullie er ook
aan willen herinneren dat de



blijdschap van de verrijzenis het
gevolg is van het lijden aan het kruis.

Maar wees niet bang, de Heer heeft
ons gezegd: Komt allen tot Mij die
uitgeput zijt en onder lasten gebukt,
en Ik zal u rust en verlichting
schenken. Neemt mijn juk op uw
schouders en leert van Mij: Ik ben
zachtmoedig en nederig van hart; en
gyj zult rust vinden voor uw zielen,
want mijn juk is zacht en mijn last is
licht (Mt 11, 28-30). Kom — is het
commentaar van Johannes
Chrysostomus — niet om rekenschap
af te leggen, maar om van je zonden
verlost te worden. Kom, want Ik heb
de glorie die je Mij kunt brengen niet
nodig. Ik heb je redding nodig. Wees
niet bang als je over het juk hoort
spreken, want het is zacht. Wees niet
bang als Ik spreek van de last, want
die is licht [In Matthaeum homiliae,
37,2 (PG 57, 414)].



Onze weg van persoonlijke heiliging
gaat iedere dag weer via het kruis:
die weg is niet troosteloos, want
Christus zelf helpt ons en bij Hem is
er geen plaats voor droefheid. Ik
herhaal dikwijls: in laetitia, nulla dies
sine cruce, de ziel overvol van
vreugde, en geen dag zonder het
kruis!

De christelijke blijdschap

177. Laten we het thema dat de Kerk
ons vandaag voorhoudt nog eens
oppakken: Maria is met ziel en
lichaam naar de hemel gegaan; de
engelen jubelen! Ik denk ook aan de
grote blijdschap van de heilige Jozef,
haar allerzuiverste bruidegom, die
haar in het paradijs opwachtte. Maar
laten we terugkeren naar de aarde.
Het geloof verzekert ons dat ons
leven hier beneden een
pelgrimstocht is, een reis, waarbij
offers, lijden en ontberingen niet
zullen ontbreken. Niettemin moet de



vreugde altijd een tegenwicht
vormen op deze weg.

De Heer in vreugde dienen (Ps 99, 2).
Een andere manier om Hem te
dienen is er niet. God houdt van een
blijmoedige gever (2 Kor 9, 7), van
iemand die zich volledig geeft in een
offer dat hij van harte brengt, want
we hebben geen enkele reden om
bedroefd te zijn!

Misschien vinden jullie dit
overdreven optimistisch, want ieder
mens kent zijn tekorten en
mislukkingen, iedereen heeft te
maken met leed, vermoeidheid,
ondankbaarheid, misschien zelfs met
haat. Waarom zouden wij,
christenen, die niet anders zijn dan
anderen, vrijgesteld zijn van wat bjj
het leven van de mens hoort?

Het zou naief zijn te doen alsof we
niet herhaaldelijk lijden,
moedeloosheid, verdriet en
eenzaamheid op onze pelgrimstocht



over deze aarde tegenkomen. Door
ons geloof weten we met zekerheid
dat dit alles geen toeval is, en dat het
niet het lot van de mens is om de
vernietiging van zijn verlangen naar
geluk tegemoet te gaan. Het geloof
leert ons dat alles een
bovennatuurlijke zin heeft, want
alles hoort bij de kern van de roeping
die ons naar het huis van de Vader
leidt. Deze bovennatuurlijke visie op
het aardse bestaan van de christen is
geen simpele voorstelling van het
complexe leven van de mens. Het
geeft ons juist de zekerheid dat de
rode draad van de liefde van God er
doorheen kan lopen; de sterke,
onverwoestbare kabel die het leven
op aarde verbindt met het
uiteindelijke leven in het Vaderland.

Het feest van Maria
Tenhemelopneming houdt ons de
realiteit van deze blijde hoop voor
ogen. Wij zijn nog onderweg, maar
onze Moeder is ons voorgegaan en



wijst ons naar het einde van deze
weg. Ze zegt ons steeds weer dat het
mogelijk is om daar te komen en dat
we er ook zullen komen als we trouw
zijn, want de allerheiligste Maagd
Maria is niet alleen een voorbeeld,
maar ook de hulp van de christenen.
En op ons gebed — Monstra te esse
Matrem, laat zien dat u Moeder bent
(Hymne Ave maris stella) — kan en
wil ze niet reageren met de
weigering om zich met moederlijke
zorg om haar kinderen te
bekommeren.

178. De vreugde is een christelijk
goed en alleen als God wordt
beledigd lijkt deze te verdwijnen,
want de zonde is de vrucht van het
egoisme en het egoisme is de oorzaak
van droefheid. Maar ook dan blijft de
vreugde op de bodem van de ziel
bestaan, want we weten dat God en
zijn Moeder de mensen nooit zullen
vergeten. God komt ons tegemoet en
vergeeft ons zodra we tot inkeer



komen, zodra er uit ons hart een
gebed van berouw komt, en wij ons
zuiveren in het sacrament van de
Biecht. Dan is er geen droefheid
meer, want er moet feest en
vrolijkheid zijn, want die broer van
jou was dood en is levend geworden,
hij was verloren en is teruggevonden
(Lc 15, 32).

Deze woorden zijn het schitterende
slot van de parabel van de verloren
zoon waarover we graag nadenken:
Zie, de Vader komt je tegemoet. Hij zal
zijn hoofd op je schouder leggen. Hij
zal je een kus geven als garantie van
zijn liefde en tederheid. Hij zal ervoor
zorgen dat je nieuwe kleren krijgt en
een ring en schoeisel. Je bent nog bang
voor een terechtwijzing, maar Hij
geeft je je waardigheid terug. Je bent
bang voor straf en Hij geeft je een kus.
Je vreest een woord van verwijt en Hij
bereidt je een feestmaal [H.
Ambrosius, Expositio Evangelii
secundum Lucam, 7 (PL 15, 1540)].



De liefde van God is onpeilbaar. Als
Hij iemand die Hem heeft beledigd
zo behandelt, wat zal Hij dan niet
doen om zijn Moeder te eren, de
onbevlekte Maagd, Virgo fidelis, de
allerheiligste, trouwe Maagd?

Als de liefde van God zo groot is,
terwijl het bevattingsvermogen van
het menselijk hart — dat vaak
verraderlijk is — zo armzalig is, hoe
zal de liefde dan zijn in het hart van
Maria, die de wil van God nooit het
minste in de weg heeft gelegd?

Kijk eens hoe de liturgie van dit feest
het onvermogen weerspiegelt om de
oneindige barmhartigheid van de
Heer met menselijke redeneringen te
begrijpen; ze bezingt haar meer dan
dat ze haar uitlegt; ze prikkelt onze
verbeelding opdat iedereen haar met
enthousiasme lof toezingt. Want
niemand van ons is in staat in zijn
stoutste dromen de werkelijkheid te
benaderen: Er verscheen een groot



teken aan de hemel: een Vrouw,
bekleed met de zon, de maan onder
haar voeten en op haar hoofd een
kroon van twaalf sterren (Apk 12, 1).
De koning verlangt naar uw
schoonheid. Hoe schittert zij, de
dochter van de koning, met goud
doorweven is haar gewaad (Ps 44,
12-14).

De liturgie van deze dag zal eindigen
met woorden van Maria waarin de
grootste nederigheid samenvloeit
met de hoogste glorie: En zie, van
heden af prijst elk geslacht mij zalig,
omdat aan mij zijn wonderwerken
deed Die machtig is (Lc 1, 48-49).

Cor Mariae dulcissimum, iter para
tutum. Allerzoetst hart van Maria,
geef ons kracht en veiligheid op onze
aardse weg. Wil zelf voor ons de weg
zijn, want U kent de veilige wegen en
paden die ons door uw liefde naar de
liefde van Jezus brengen.



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/homilie-feest-maria-
tenhemelopneming/ (10-2-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/homilie-feest-maria-tenhemelopneming/
https://opusdei.org/nl-be/article/homilie-feest-maria-tenhemelopneming/
https://opusdei.org/nl-be/article/homilie-feest-maria-tenhemelopneming/

	Homilie feest Maria Tenhemelopneming

