
opusdei.org

"Het is de moeite
waard" (III): de tijd
tot onze bondgenoot
maken

Wanneer we het verstrijken
van de tijd ervaren, worden we
ons ervan bewust dat we trouw
kunnen zijn en daardoor steeds
gelukkiger kunnen worden.
Maar een belangrijk deel van
deze uitdaging in onze dagen
bestaat erin voortdurend God te
zoeken en onze gevoelens
positief te ontwikkelen.

24-2-2024



Soms is een paar bladzijden uit het
leven van Jezus lezen al genoeg om
met Hem te voelen hoe vol vreugde
en vermoeiend het is om te
evangeliseren. Zoals die dag
bijvoorbeeld, toen hij de broden en
vissen had vermenigvuldigd om
duizenden mensen te voeden. Later
die nacht zou Hij over het water naar
de boot van de leerlingen lopen; en
ten slotte, toen ze in Genesaret
aankwamen, zou Hij alle zieken
genezen (vgl. Mt 14,13-36). Voor
degenen die Christus volgden moeten
dit onvergetelijke dagen zijn geweest.
Zijn liefde en macht vervulden de
harten van de eenvoudige mensen,
van hen die open wilden staan voor
het onvoorstelbare dat ze zagen.
Maar we lezen ook dat dit niet voor
iedereen gold. Precies in diezelfde
dagen vragen sommige religieuze
leiders, ogenschijnlijk bezorgd over
de geloofwaardigheid van hun
tradities waardoor talloze uiterlijke
voorschriften moesten worden



vervuld, aan Jezus: ‘Waarom
overtreden uw leerlingen wat ons
van oudsher is overgeleverd?’ (Mt
15,2). Het contrast tussen het
eenvoudige en het ingewikkelde is
groot. De schriftgeleerden
beschuldigen Jezus en zijn leerlingen
ervan ontrouw en onzorgvuldig te
zijn in hun omgang met God. Maar
de Heer gebruikt de gelegenheid om
te laten zien waarin de kern van een
oprecht trouw leven is gelegen.

Een trouw die gebaseerd is op
steeds nieuwe bekeringen

Een werkelijk vruchtbaar leven,
waardoor God iemand een ‘goede en
trouwe dienaar’ noemt, zit ‘m niet in
woorden alleen, noch in het louter
vervullen van uiterlijke
voorschriften, want beide kunnen
vóórkomen zonder een waarachtige
trouw in het hart. Jezus ontleent
harde woorden aan de profeet Jesaja
om dit uit te drukken: ‘Gij hebt het



woord van God krachteloos gemaakt
ter wille van uw eigen overlevering.
Hoe juist heeft Jesaja over u,
huichelaars, geprofeteerd toen hij
zei: “Dit volk eert Mij met de lippen,
maar hun hart is ver van Mij. Zij
eren Mij, maar zonder zin, en
mensenwet is wat zij leren”’ (Mt
15,6-9). Wanneer je op deze manier
leeft, legt Benedictus XVI uit, ‘verliest
de godsdienst haar ware betekenis,
en die is: luisterend naar God te
leven om zijn wil te doen, (...) en
daardoor goed te leven, in de ware
vrijheid. Anders wordt de godsdienst
gereduceerd tot het beoefenen van
bijkomstige gewoonten, die veeleer
de menselijke behoefte bevredigen
om een goed gevoel te hebben over
God.’[1]

Verscheidene van die wetgeleerden,
die met die uiterlijke vroomheid
leefden en de neiging hadden om op
het gestruikel van anderen te letten,
hadden in hun jeugd beslist de



ervaring van de ware God gehad.
Zeker hadden zij lang geleden met
edelmoedigheid, met echte
vurigheid, beantwoord aan de
suggestie om hun leven met God te
delen. We hebben dit misschien meer
dan eens overwogen bij dit soort
teksten. Maar wat is er gebeurd met
die eerste liefde? Je kunt toch niet
zeggen dat die schriftgeleerden 
trouw waren alleen maar door
religieuze leiders te zijn en te blijven.
Maar wat is “trouw” dan?

Wanneer de heilige Jozefmaria
nadenkt over het soort relatie dat
een christen met de Kerk verbindt,
maakt hij duidelijk dat het niet om
een eenvoudig “er bij blijven” gaat.
Het is niet alleen maar een kwestie
van in de doopregisters ingeschreven
te staan, van bepaalde ceremonies bij
te wonen en simpelweg lid te zijn:
‘het christendom is geen
gemakkelijke weg. We kunnen ons
niet tevreden stellen met in de Kerk



te zijn en de jaren voorbij te laten
gaan. In ons leven, in het leven van
de christen, is de eerste bekering
belangrijk – ieder van ons herinnert
zich dat unieke moment waarop ons
duidelijk werd wat Onze Lieve Heer
van ons vraagt – maar nog
belangrijker en moeilijker zijn de
bekeringen die daarop volgen.’[2]
Waarachtige trouw heeft niets
passiefs: het is niet gewoon maar
‘niet er buiten staan’, maar het
veronderstelt een actieve houding,
open voor veranderingen in de tijd,
wat ‘steeds nieuwe bekeringen’
inhoudt. Om een trouw leven op te
bouwen moeten we in gedachten
houden dat we wezens zijn die in de
tijd leven en onze eigen biografie
schrijven: we vormen onszelf in de
loop der tijd.

De valse zekerheid van het
onmiddellijke



Het verlangen om de realiteit van de
tijd diepgaand te begrijpen heeft
denkers en kunstenaars van de
oudheid tot nu beziggehouden. In
films, bijvoorbeeld, experimenteren
veel verhalen met de tijd: ze spelen
met de hypothetische mogelijkheid
om de tijd stil te zetten, vooruit of
achteruit te zetten of zelfs te doen
verdwijnen. De tijdsduur maakt deel
uit van het mysterie van het
menselijk leven. ‘Mijn geest is
vervuld van het verlangen om dit
ingewikkelde raadsel te kennen’[3],
bekent de heilige Augustinus. Deze
relatie met de tijd krijgt vandaag de
dag een speciale betekenis, in een
cultuur die er steeds meer aan
gewend raakt dat alles direct moet
gebeuren. Voor veel dingen is het
verstrijken van tijd nodig om vrucht
te dragen, hun schoonheid te
ontvouwen, te groeien. Maar doordat
we veel aspecten van ons bestaan ─
van communicatie tot het verkrijgen
van goederen of emoties ─ “hier en



nu” kunnen beleven worden deze
dingen vreemd en ontoegankelijk
voor ons. En de trouw behoort tot dit
soort ervaringen. “Tijd” kan kansen,
ontwikkeling, leven betekenen...
maar ook vertraging, vluchtigheid,
saaiheid. Hoe kunnen we in de tijd
een bondgenoot zien in plaats van
een vijand? Hoe kunnen we in de tijd
het kanaal zien dat God heeft gewild
zodat er een gelukkig leven, vol
vruchtbaarheid, vriendschap en
vrede, in ons kan groeien? Omdat de
trouw geen onmiddellijke emotie of
een instant beloning is, gaat ze altijd
gepaard met enige onzekerheid, iets
onbepaalds; ze is altijd in
ontwikkeling. En dit is goed omdat
het een constante houding van
aandacht van ons vraagt; het brengt
ons ertoe om in de liefde altijd
creatief te zijn.

Omdat de trouw een goed is dat
tussen twee mensen ontstaat, is ze
altijd onderhevig aan de verleiding



om deze “positieve onzekerheid”
waarvoor de tijd nodig is te willen
vervangen door valse kant-en-klare
zekerheden, door onszelf bedacht,
waarbij de ander dus uitgesloten
wordt. We kunnen in de verleiding
komen om de ander uit onze
gedachten te verwijderen, om hem of
haar te vervangen door een
onmiddellijke zekerheid, naar onze
eigen maat gevormd. En dit is wat er
soms gebeurt met het volk Israël in
zijn relatie met God: de Bijbel laat de
smalle grens zien die de trouw aan
de ware God scheidt van de
afgoderij, van het geloof in wat we
met onze eigen handen kunnen
vormen en controleren.

Het tafereel van het door God
beminde volk dat een gouden beeld
maakt om dat te aanbidden is
indrukwekkend. ‘Toen deden allen
hun goede oorringen af en brachten
die bij Aäron. Deze nam ze in
ontvangst, bond ze in een buidel, en



maakte er een stierenbeeld van. Toen
riepen ze uit: “Israël, dit is de god, die
u uit Egypte heeft geleid”.’ (Ex 32,
3-4). Wat kon hen tot zo’n verwarring
hebben gebracht? Wat deed hen
denken dat zij in de steek waren
gelaten door Degene die hen juist
had gered en hen op hun tocht had
vergezeld? Het antwoord wordt
gegeven in de bladzijden van de
Heilige Schrift zelf: ze deden dat
omdat ‘Mozes maar wegbleef en niet
naar beneden kwam’ (Ex 32,1). Ze
werden bedrogen door hun eigen
haast om Gods timing te verkorten;
ze werden gedreven door de
behoefte om een meetbare,
controleerbare zekerheid te hebben,
in plaats van zich over te geven aan
de zekerheid van het geloof.

Wat onderscheidt de afgoderij dan
van de trouw? We aanbidden valse
goden als we ons laten verleiden om
zekerheid te zoeken; maar niet een
zekerheid die gebaseerd is op de



liefde van een andere persoon, op
het geschenk dat de ander is, maar
een zekerheid die gebaseerd is op
zelfbevestiging: op de zekerheid dat
we in staat zijn om alles onder
controle te hebben. In de loop der
eeuwen die ons scheiden van de
episode van het gouden kalf heeft
deze afgoderij talloze variaties
gekend. Ook vandaag de dag nemen
ze vele vormen aan: personen van
wie we verwachtingen hebben die
alleen God kan waarmaken; onze
carrières als een plek om applaus te
oogsten; een hobby die ons de tijd
rooft die we aan onze geliefden
verschuldigd zijn; of zelfs aspecten
van onze vroomheid die ons ooit met
de ware God verbonden.

In moeilijke momenten, wanneer
onze innerlijke onrust toeslaat en we
willen ontsnappen aan de duizeling
van de tijd, wanneer we onszelf
willen vertellen dat we meetellen,
dat we niet onbelangrijk zijn, kunnen



we in de verleiding komen om goden
van metaal te bouwen. Trouw
betekent dan dat we deze
bordkartonnen zekerheden
ontmaskeren en ons vertrouwen op
God stellen. ‘Het geloof is de basis
van de trouw. Niet het ijdele
vertrouwen in ons menselijk
vermogen, maar het geloof in God
die de vaste grond is van de hoop.’[4]

Onze gevoelens helpen ons de
waarheid te kennen

‘De trouw omvat alle dimensies van
ons leven, want het gaat om de hele
persoon: intelligentie, wil, gevoelens,
relaties en geheugen.’[5] Daarom
verlangt Jezus voor God niet alleen
woorden, niet enkel de vervulling
van bepaalde uiterlijke
voorschriften, maar ook ons hart: ‘Ik
wil liever barmhartigheid dan
offers’, zegt Hij bij een andere
gelegenheid, waarbij Hij de profeet
Hosea citeert (vgl. Mt 9,13). Daarom



antwoordt Hij op de vraag van een
farizeeër over het belangrijkste
gebod, opnieuw met de woorden van
de Schrift: ‘Gij zult de Heer, uw God,
beminnen met geheel uw hart,
geheel uw ziel en geheel uw
verstand. Dit is het voornaamste en
eerste gebod’ (Mt22,37-38).

In zijn catechese over de Heilige
Geest heeft de heilige Johannes
Paulus II uitgelegd hoe de derde
Persoon van de Drie-eenheid ‘ons
hele wezen doordringt en
mobiliseert: intelligentie, wil,
gevoelsleven, lichamelijkheid, zodat
onze “nieuwe mens” de ruimte en de
tijd kan doordringen met de
nieuwheid van het Evangelie’.[6]
Juist omdat Hij naar ons geluk
verlangt, wil de Heer niet dat we
innerlijk verdeeld zijn: Hij dringt
erop aan dat we een transparante
relatie met Hem onderhouden en
daarin steeds meer onze intelligentie,
onze verlangens, onze emoties en



onze kleine of grote beslissingen
integreren... alles in een
voortdurende groei in de loop der
tijd. Om trouwe relaties op te
bouwen is die harmonieuze
ontwikkeling van onze vermogens
fundamenteel.

‘Ik wil ook dat jullie genegenheid
voelen’, zei de heilige Jozefmaria in
dit verband altijd, ‘want als iemand
zijn hart niet legt in wat hij doet, is
hij ongelukkig en geestelijk
misvormd’.[7] Aan het einde van veel
bijeenkomsten zegende de stichter
van het Opus Dei “onze
genegenheid”, de gevoelens van
degenen die naar hem kwamen
luisteren, want we moeten ons hart
leggen in wat we doen. ‘Jezus
beleefde als ware mens de dingen
met een emotionele lading. Daarom
deed het Hem verdriet dat Jerusalem
Hem afwees (vgl. Mt 23,37) en deze
situatie deed Hem tranen vergieten
(vgl. Luc 19,41). Eveneens voelde Hij



medelijden met het lijden van de
mensen (vgl. Mc 6,34). Wanneer Hij
anderen zag huilen, werd Hij
ontroerd en ontsteld en Hijzelf
huilde om de dood van een vriend
(vgl. Joh 11,35). Deze blijken van zijn
gevoelsleven lieten zien hoezeer zijn
menselijk hart openstond voor de
anderen’.[8]

Ons gevoelsleven is een ruimte van
vorming, van groei, van leren; het
vertelt ons ware dingen over onszelf
en over onze relaties. Het integreren
van dit aspect in ons antwoord aan
God is onmisbaar om beslissingen te
kunnen nemen die ons leven in de
loop van de tijd beïnvloeden. Op dit
gebied moeten we voorzichtig zijn
om twee uitersten te vermijden: dat
van degenen die de waarde van de
gevoelens ontkennen en ervoor
kiezen ze het zwijgen op te leggen en
te doen alsof ze niet bestaan; of dat
van degenen die de emotionele
impuls tot de enige manier van



beslissen maken. In beide gevallen is
het resultaat een zwakheid die
gewoonlijk uitloopt op de starheid
van iemand die zich vastklampt aan
een of ander afgodsbeeld, of in de
desoriëntatie van iemand die
voortdurend van koers verandert en
zich laat meeslepen door de eerste
indruk. In geen van beide gevallen
ontstaat er een vruchtbare bodem
voor een vreugdevolle trouw. Als we
niet leren onze emoties te verbinden
met de werkelijkheid die ons omringt
en met die van onszelf, dan ontstaat
de angst voor de toekomst, de angst
voor grote beslissingen, de
breekbaarheid van het “ja, ik wil” dat
we ooit hebben gezegd. Aan de
andere kant maakt een emotionele
vorming die ook de intelligentie erbij
betrekt een evenwichtig leven
mogelijk, waarin we genieten van de
goede dingen en met sereniteit
omgaan met de minder goede
dingen.



Onze roeping om lief te hebben
wakker schudden

Op weer zo'n vermoeiende dag rust
Jezus uit bij de put. Daar ontmoet hij
een vrouw die niet tot het Joodse
volk behoort. De Heer kent het hart
van de Samaritaanse vrouw: Hij weet
dat ze een problematisch leven
achter de rug heeft, dat ze veel
geleden heeft, dat haar hart gekwetst
is. En juist omdat Hij haar innerlijk
kent, de diepe verlangens naar geluk
die haar bewegen, die hunkering
naar echte vrede, komt Hij snel tot de
kern van haar leven. ‘Dat zeg je
terecht: ik heb geen man; want je
hebt vijf mannen gehad, en die je nu
hebt is je man niet’ (Joh 4,17-18), zegt
Hij tegen haar. De Samaritaanse had
zich misschien neergelegd bij de
conclusie dat het onmogelijk is trouw
te zijn; misschien dacht ze zelfs dat
we niet gemaakt zijn voor zulke
grootse dingen.



Misschien hebben we in ons eigen
leven of in het leven van de personen
van wie we houden soortgelijke
ervaringen gehad. Maar dat alles is
geen belemmering om opnieuw een
leven van trouw te beginnen, wat
gelijk staat aan geluk. Jezus spreekt
tot ons zoals tot deze vrouw, die,
hoewel ze het niet weet, er slechts
enkele minuten van verwijderd is
een leerling te worden, haar leven te
herschrijven: ‘Wie van het water
drinkt dat Ik hem zal geven, krijgt in
eeuwigheid geen dorst meer;
integendeel, het water dat Ik hem zal
geven, zal in hem een waterbron
worden, opborrelend tot eeuwig
leven’ (Joh 4,14). Jezus,
geconfronteerd met een gekwetste
persoon met weinig hoop, ‘richtte
zich op haar verlangen naar echte
liefde om haar te bevrijden van alles
wat haar leven verduisterde, en om
haar te brengen tot de volle vreugde
van het Evangelie’.[9] Christus speelt
in op de diepe roeping tot liefde van



de Samaritaanse vrouw, neemt de
zorg voor haar geschiedenis op zich
en nodigt haar uit tot een nieuwe
bekering: het is de ‘roep van Gods
liefde om onze liefde in een relatie,
waarin de goddelijke trouw altijd de
eerste is'.[10]

[1] Benedictus XVI, Angelus, 2-9-2012.

[2] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 57. Het cursief gedrukte is
van de heilige Jozefmaria.

[3] Heilige Augustinus, Belijdenissen,
boek XI, hoofdstuk XXII.

[4] Mgr. Fernando Ocáriz, pastorale
brief, 19-3-2022, nr. 7.

[5] Ibid, nr. 1.

[6] Heilige Johannes Paulus II,
algemene audiëntie, 21-10-1998.



[7] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 2-10-1972.

[8] Paus Franciscus, encycliek Amoris
Laetitia, nr. 144.

[9] Ibid, nr. 294

[10] Mgr. Fernando Ocáriz, pastorale
brief, 19-3-2022, nr. 2.

Andrés Cárdenas Matute

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/het-is-de-moeite-waard-iii-de-

tijd-tot-onze-bondgenoot-maken/
(20-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/het-is-de-moeite-waard-iii-de-tijd-tot-onze-bondgenoot-maken/
https://opusdei.org/nl-be/article/het-is-de-moeite-waard-iii-de-tijd-tot-onze-bondgenoot-maken/
https://opusdei.org/nl-be/article/het-is-de-moeite-waard-iii-de-tijd-tot-onze-bondgenoot-maken/

	"Het is de moeite waard" (III): de tijd tot onze bondgenoot maken

