
opusdei.org

Hem kennen en
jezelf kennen (XI):
jullie zijn een open
brief van Christus

Onze relatie met God in ons
gebed is nauw verbonden met
alles wat wij doen in ons
dagelijks leven. Jezus heeft in
zijn prediking hierop gewezen
en de heilige Jozefmaria heeft
ons er steeds aan herinnerd.

21-2-2021

Aan het eind van het jaar 57 schrijft
Paulus een brief aan de christenen



van Korinthe. De apostel is zich
ervan bewust dat sommigen in die
gemeenschap hem niet kennen,
anderen hadden zich laten
meeslepen door roddels die hem in
diskrediet brachten, en daarom zet
hij in een groot deel van de tekst de
kenmerken uiteen die een
verkondiger van het Evangelie van
Jezus moet hebben. Wij weten ook
dat hij om diezelfde reden had
beloofd hun spoedig weer te
bezoeken, maar dat hij daartoe tot op
dat moment niet in staat was
geweest. In dit verband vinden we
een van de mooiste zinnen uit zijn
geschriften. Paulus stelt de retorische
vraag of hij een getuigschrift moet
sturen zodat de gemeenschap hem
beter leert kennen, om hun achting
terug te winnen. En hij antwoordt,
vol vertrouwen in Gods werking in
de mensen, dat zijn ware
getuigschrift het hart van ieder van
de christenen van Korinthe is; hij
bevestigt dat het de Heilige Geest zelf



is die deze aanbeveling in hun ziel
schrijft, gebruik makend van wat
Paulus aan hen had doorgegeven:
“een open brief van Christus, met
onze hulp opgesteld, geschreven in
de harten van levende mensen” (vgl.
1Kor 3,3). Hoe worden wij deze ‘open
brief van Christus’? Hoe verandert
God ons beetje bij beetje? “Ons allen
is het gegeven met onverhuld gelaat
de glorie van de Heer te
aanschouwen en herschapen te
worden tot steeds heerlijker
gelijkenis met Hem; zo werkt de Heer
die Geest is” (2 Kor 3,18). Deze
woorden van sint Paulus onthullen
de werkwijze van de Heilige Geest in
ons. Het gaat erom steeds heerlijker
gelijkvormig te worden met Christus,
rekening houdend met de tijd: dit is
de dynamiek die eigen is aan het
geestelijk leven.

Hetzelfde willen als Jezus



Het is heel begrijpelijk dat een van
Jezus' grootste zorgen was dat het
gebed, als een bevoorrecht middel
om onze relatie met God te
ontwikkelen, niet een geïsoleerd
element te midden van onze andere
taken zou blijven, met weinig kracht
om ons leven te veranderen. Om aan
te dringen op deze noodzaak het
gebed samen te laten gaan met de
verandering van ons eigen leven,
heeft Christus daarom in de Bergrede
gezegd: “Niet ieder die tot Mij zegt:
Heer, Heer! zal binnengaan in het
Koninkrijk der hemelen, maar hij die
de wil doet van mijn Vader die in de
hemel is. Velen zullen op die dag tot
Mij zeggen: Heer, Heer, hebben wij
niet in uw Naam geprofeteerd en
hebben wij niet in uw Naam duivels
uitgedreven en in uw Naam veel
wonderen gedaan? Maar dan zal Ik
hun onomwonden verklaren: Nooit
heb Ik u gekend (…)” (Mt 7,21-23).
Dat zijn harde woorden. Het is niet
genoeg Jezus gevolgd te zijn, of zelfs



in zijn Naam grote dingen te hebben
gedaan. Het gaat om iets veel
diepers: de wil van God weten te
vervullen.

Het is voor ons niet moeilijk die
woorden van onze Heer te begrijpen.
Als het gebed gestalte en uitdrukking
geeft aan een vriendschapsrelatie,
dan moet het de kenmerken hebben
die eigen zijn aan zo’n liefde.
Vrienden bereiken, zoals de
klassieken ons in herinnering
brengen, het idem velle, idem nolle,
hetzelfde willen en hetzelfde
verwerpen. Het gebed verandert ons
leven omdat het in ons hart de
verlangens van Christus' hart
opwekt, om in zijn ijver voor de
zielen te delen, om vurig onze
hemelse Vader te willen behagen. Als
dat niet zo zou zijn, als het gebed ons
niet zou brengen tot die heerlijke
gelijkenis waarover Paulus sprak,
dan zou ons gebed, zonder dat wij
het beseffen, zoiets kunnen worden



als een zelfhulptherapie, met het
doel onze geest in vrede te laten of
ons een mogelijkheid tot rust te
verschaffen. En al kunnen deze
doelstellingen positief zijn, toch zou
ons gebed dan zijn voornaamste
uitwerking missen: nl. de manier om
een authentieke vriendschapsrelatie
met Christus te onderhouden, met de
bedoeling ons leven te veranderen.

Deze belangrijke leer van Jezus is een
handreiking om ons gebed te
onderzoeken. Het criterium zal niet
langer ons gevoel zijn of de
geestelijke ‘smaak’ die ik in mijn
tijden van gebed vind, noch het
aantal voornemens dat ik kan
maken, en zelfs niet de mate van
concentratie die ik heb bereikt.
Daarentegen zullen we ons gebed
kunnen beoordelen naarmate de
verandering die het in ons leven
teweegbrengt, naarmate we steeds
meer de tegenstrijdigheden tussen



wat wij geloven en wat wij eigenlijk
doen overwinnen.

Een vereenzelviging die tijd nodig
heeft

De heilige Paulus, die op weg naar
Damascus de genade ontving van een
ontmoeting met de verrezen Jezus,
laat in andere teksten zien dat de
eerste christenen zich er heel bewust
van waren dat het doel van het
gebed de vereenzelviging met
Christus was. Zo spoorde hij de
christenen van Filippi aan om
dezelfde gezindheid te hebben welke
ook Christus Jezus bezielde (vgl. Fil
2,5) en hij beweerde vol eenvoud
tegenover de christenen van
Korinthe: “onze gedachte is de
gedachte van Christus” (1 Kor2,16).
Welnu, dezelfde gevoelens en
dezelfde gedachte te hebben als de
Zoon van God kan niet alleen worden
bereikt als resultaat van onze
persoonlijke inspanning of door een



paar leertechnieken toe te passen.
Het is iets wat inderdaad het gevolg
is van de eigen strijd om het goede te
doen zoals Jezus het zou doen, maar
verenigd met een ervaring van
gemeenschap, die eigen is aan de
vriendschapsliefde. Zo stellen wij
ons, door de genade, ervoor open ons
eigen te maken wat Christus eigen is.

Voor zover de vereenzelviging met
Christus de vrucht van het gebed, de
specifieke uitwerking van een
vriendschapsrelatie is, moet die
groeien, en dat vereist tijd. Daarom
heeft de heilige Jozefmaria eraan
herinnerd dat God de zielen leidt als
op een hellend vlak, door beetje bij
beetje in hun inwendig leven te
werken en hun verlangens en
krachten te geven om steeds beter
aan zijn liefde te beantwoorden:
“Deze strijd voeren we uit liefde en
we mogen niet bedrukt worden als
we vallen, zelfs niet als we diep
vallen, als we maar met berouw en



goede voornemens onze toevlucht bij
God zoeken in het boetesacrament.
Een christen is geen krampachtige
verzamelaar van smetteloze
bewijzen van goed gedrag. Jezus is
zowel geroerd door de onschuld en
de trouw van Johannes, als door het
berouw van Petrus nadat deze
gevallen was. Jezus begrijpt onze
zwakheid en trekt ons als over een
hellend vlak naar zich toe. Hij
verwacht van ons dat we steeds weer
ons best doen om elke dag een beetje
hoger te komen.”[1]

Het besef dat onze eigen ellende –
zelfs die welke ons het meest
vernedert – geen onoverkomelijk
obstakel is in onze liefde voor God en
op onze weg naar volledige
vereenzelviging met Hem, vervult
ons met hoop. En het vervult ons ook
met verbazing: hoe kan die kreet –
opnieuw van Paulus – waar zijn? Hij
verzekert ons dat niets “ons zal
kunnen scheiden van de liefde Gods,



die is in Christus Jezus onze
Heer” (Rom 8,39).

Het antwoord, dat we alleen door het
gebed ten volle kunnen beseffen, ligt
in het feit dat God de eerste is die het
initiatief neemt: het is God die ons
zoekt en tot zich trekt. De apostel
Johannes, reeds in de laatste jaren
van zijn leven, herinnerde zich dit
met ontroering: “Hierin bestaat de
liefde: niet wij hebben God liefgehad,
maar Hij heeft ons liefgehad, en Hij
heeft zijn Zoon gezonden om door
het offer van zijn leven onze zonden
uit te wissen” (1 Joh 4,10). Bidden is
dus beseffen dat wij in goede handen
zijn en dat onze liefde – altijd
onvolmaakt – slechts de
beantwoording is aan de liefde van
God die ons voorafgaat, ons begeleidt
en volgt. De beschouwing van die
liefde is de grootste stimulans om
over dat hellend vlak naar een diepe
vereenzelviging met Jezus Christus te
groeien.



Om altijd te groeien in liefde

Normaliter gaat in het christelijk
leven het verstrijken van de tijd
samen met persoonlijke groei.
Daarom manifesteert onze
beantwoording aan de liefde van
God waarnaar wij in het gebed
verlangen, zich gewoonlijk in
verlangens naar verbetering, in een
vast voornemen om datgene van ons
te verwijderen wat ons van Christus
scheidt. Vandaar dat men ons,
misschien vaak, geleerd heeft ons
geweten in het gebed te
onderzoeken, vragend om licht om
erachter te komen wat niet past bij
onze toestand als kinderen van God;
wij hebben geleerd concrete
voornemens te formuleren om –
steeds rekenend op de hulp van de
genade – ernaar te streven de Heer te
behagen, door aspecten van ons
leven te overwinnen die ons, al is het
maar een beetje, van de Heer
verwijderen.



Wij weten heel goed dat dit
gewetensonderzoek en die
voornemens geen manier zijn om de
dingen op eigen kracht te willen
overwinnen, maar dat het de echt
menselijke manier is van liefhebben:
wie de beminde persoon in alles wil
behagen, spant zich in om de beste
versie van zichzelf te worden.
Wetende dat God ons liefheeft zoals
wij zijn, verlangen wij Hem lief te
hebben zoals Hij verdient. Daarom
proberen wij, met een gezonde
spanning, elke dag een beetje strijd te
voeren. We willen niet in de – o zo
gemakkelijke! – verleiding komen om
onze zwakheden goed te praten,
vergetend dat Christus door zijn
dood en verrijzenis voor ons
voldoende genade heeft verkregen
om onze zonden te overwinnen.[2]
Toen de heilige Jozefmaria een jonge
priester was, verzochten veel
bisschoppen hem om in reeksen
bezinningsdagen de meditaties te
verzorgen. Toen beschuldigden



sommigen hem ervan “geestelijke
oefeningen voor het leven en niet
voor de dood”[3] te preken. Zij waren
gewend dat men in die dagen vooral
nadacht over onze eeuwige
bestemming, en zij waren verbaasd
dat de heilige Jozefmaria ook
uitvoerig sprak over de manier
waarop ieder zijn eigen roeping
coherent kon beleven. Dit laat een
belangrijk kenmerk van de missie
van het Opus Dei zien: leren hoe het
geestelijk leven gematerialiseerd kan
worden, om te vermijden dat het
gebed een op zichzelf staande en
geïsoleerde dimensie wordt in het
leven van de mensen; of, zoals de
heilige Jozefmaria het zegt, “ze
daarmee beschermen tegen de toen
en ook nu nog zo vaak voorkomende
verleiding om een soort dubbelleven
te leiden: aan de ene kant het
innerlijk leven, de omgang met God,
en aan de andere kant, goed
onderscheiden, het leven in gezin,
beroep en maatschappij, een leven



vol kleine aardse dingen”.[4] Hoewel
wij in onze tijden van gebed Gods
liefde niet altijd gevoelsmatig
ervaren – soms zullen wij die wél
voelen – is die in werkelijkheid altijd
aanwezig en werkzaam. Als wij aan
die liefde de strijd toevoegen in wat
de Heer ons te kennen geeft, zal ons
leven – onze gedachten, onze
verlangens, onze bedoelingen, onze
werken – geleidelijk worden
omgevormd. Wij zullen voor
anderen Christus die langskomt, ipse
Christus, worden.

Hem beminnen in onze naaste

Op een keer vroeg een
Schriftgeleerde aan Jezus: “Meester,
wat is het voornaamste gebod in de
wet?” Wij herinneren ons zijn
antwoord heel goed: “Gij zult de Heer
uw God beminnen met geheel uw
hart, geheel uw ziel en geheel uw
verstand. Dit is het voornaamste en
eerste gebod. Het tweede, daarmee



gelijkwaardig: Gij zult uw naaste
beminnen als uzelf. Aan deze twee
geboden hangen heel de wet en de
profeten” (Mt 22,36-38). Op deze
wijze heeft Jezus, in een paar
woorden, voor altijd de vereniging
van de liefde tot God en de liefde tot
de naaste uitgelegd. En het is een leer
waarop de Heer wilde blijven
hameren tot aan de laatste
ogenblikken voordat Hij definitief
opsteeg naar de hemel.Zelfs wanneer
Jezus, na zijn verrijzenis, Petrus
ontmoet aan de oevers van het Meer
van Galilea, antwoordt Hij op de
beloften van liefde van degene die de
eerste Paus zou worden
onveranderlijk met: “Wijd mijn
schapen” (vgl. Joh 21,15-17).

De uiteindelijke reden voor de
vereniging van beide geboden en,
bijgevolg, voor de noodzaak om
Christus in de anderen te leren
liefhebben, wordt door Jezus zelf met
grote kracht uiteengezet in zijn



beschrijving van het laatste oordeel.
Daar verklaart Hij dat de reden te
vinden is in de innige verbondenheid
die Hij met iedere mens tot stand
heeft gebracht: “Ik had honger en gij
hebt Mij te eten gegeven, ik had dorst
en gij hebt Mij te drinken
gegeven” (Mt 25,35). Inderdaad, zo
leert het Tweede Vaticaans Concilie,
“heeft de Zoon van God zich door
zijn menswording in zekere zin met
iedere mens verenigd”.[5] Het is
onmogelijk Hem lief te hebben
zonder ook de naaste lief te hebben,
zonder Hem ook in de naaste te leren
liefhebben.

Als ons gebed authentiek is, brengt
het ons ertoe voor de anderen zorg te
dragen; voor hen die het dichtst bij
ons staan en voor hen die het meest
lijden. Het brengt ons ertoe te weten
hoe wij met iedereen horen te leven
en in ons hart ook plaats horen te
maken voor degenen die niet denken
zoals wij, waarbij we altijd hun



welzijn voor ogen houden, met
veelvuldige details van
dienstbaarheid. In ons gebed vinden
wij de kracht om te vergeven en het
licht om steeds beter en concreter
van alle mensen te houden, door ons
egoïsme en onze gemakzucht opzij te
zetten, zonder angst dat we ons het
leven ingewikkeld maken. Zoals paus
Franciscus ons in herinnering
brengt: “zal de beste wijze om te
onderscheiden of onze weg van
gebed authentiek is, zijn te bekijken
in welke mate ons leven verandert in
het licht van de barmhartigheid”.[6]
Het verwerven van een barmhartig
en genadig hart, zoals dat van Jezus –
volmaakt beeld van het hart van de
Vader – is de ultieme vrucht van ons
gebedsleven, een zeker teken van
onze vereenzelviging met Christus.

Nicolás Álvarez de las Asturias



[1] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 75.

[2] Vgl. heilige Johannes Paulus II,
encycliek Veritatis splendor, nrs.
102-103.

[3] Vgl. Andrés Vázquez de Prada, The
founder of Opus Dei, deel 2.

[4] Heilige Jozefmaria, Gesprekken,
nr. 114.

[5] Tweede Vaticaans Concilie, 
Gaudium et spes, nr. 22.

[6] Paus Franciscus, apostolische
exhortatie Gaudete et exsultate, nr.
105.

Nicolás Álvarez de las Asturias

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/hem-kennen-en-jezelf-

https://opusdei.org/nl-be/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-xi-jullie-zijn-een-open-brief-van-christus/
https://opusdei.org/nl-be/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-xi-jullie-zijn-een-open-brief-van-christus/


kennen-xi-jullie-zijn-een-open-brief-
van-christus/ (29-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-xi-jullie-zijn-een-open-brief-van-christus/
https://opusdei.org/nl-be/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-xi-jullie-zijn-een-open-brief-van-christus/

	Hem kennen en jezelf kennen (XI): jullie zijn een open brief van Christus

