opusdei.org

Hem kennen en
jezelf kennen (V):
Hoe God tot ons
spreekt

De taal van het gebed is
mysterieus: we kunnen het niet
beheersen, maar beetje bjj
beetje ervaren we dat het ons
hart verandert.

8-6-2020

De taal van het gebed is mysterieus:
we hebben er geen controle over,
maar we merken beetje bij beetje dat
ons hart erdoor veranderd wordt.



Het gebied van Perea, ten oosten van
de Jordaan, in het huidige Jordanié.
Op de top van een berg die zich 1100
meter boven de Dode Zee verheft
staat het imposante fort van
Massada. Daar heeft Herodes Antipas
Johannes de Doper gevangengezet
(vgl. Mc 6,17).[1] De kerker, koud en
vochtig, is in de rots uitgehakt. Alles
is donker. Er heerst stilte. Johannes
wordt gekweld door een gedachte: de
tijd gaat voorbij en Jezus openbaart
zich niet met de duidelijkheid die hij
verwachtte. Hij heeft bericht
gekregen over de werken van Jezus
(vgl. Mt 11,2), maar Hijj lijkt niet over
zichzelf te spreken als de Messias. En
als men Hem er direct naar vraagt,
zwijgt Hij. Is het mogelijk dat
Johannes zich heeft vergist? Maar hij
had het toch duidelijk gezien! Hij
heeft de Geest als een duif uit de
hemel zien neerdalen en op Hem
blijven rusten! (vgl.Joh 1,32-43). Dus,
onzeker, stuurt hij een paar
leerlingen om de Meester te vragen:



“Zijt Gij de komende, of hebben wij
een ander te verwachten?” (Mt 11,3).

Jezus antwoordt op een onverwachte
manier. In plaats van een direct
antwoord te geven, richt Hij de
aandacht op zijn werken: “blinden
zien en lammen lopen, melaatsen
genezen en doven horen, doden
staan op en aan armen wordt de
Blijde Boodschap verkondigd” (Mt
11,5). Een enigszins onduidelijk
antwoord, maar een dat duidelijk
genoeg is voor degenen die de tekens
kennen die de oude profetieén van
de Heilige Schrift hadden
aangekondigd als kenmerkend voor
de Messias en zijn Koninkrijk: “Uw
doden zullen herleven, hun
gestorven lichamen weer

opstaan” (Jes. 26,19). Of “dan worden
de ogen van de blinden ontsloten en
de oren van de doven geopend” (Jes
35,5). Daarom, om Johannes aan te
moedigen te vertrouwen, eindigt de



Heer met: “Gelukkig is hij die aan Mij
geen aanstoot neemt”(Mt 11,6).

In deze scene kunnen we de situatie
herkennen van iemand die, net als
Johannes, gelooft dat hij God in het
gebed niet hoort. Het is dan dat Jezus
ons uitnodigt om ons perspectief te
veranderen, het zoeken naar
menselijke zekerheden los te laten en
dat mysterieuze spel te beoefenen
waarin de Heer spreekt door zijn
werken en door de Heilige Schrift. In
die laatste woorden - “Gelukkig is hijj
die aan Mij geen aanstoot neemt” —
ontdekken we een oproep om met
geloof te volharden in het gebed, al
antwoordt God ons soms niet zoals
wij verwachten.

Gebaren die de stilte kunnen
doorbreken

Wie begint met de gewoonte om
gebed te doen, moet vaak de
schijnbare stilte van God onder ogen
zien: “Ik praat met Hem, ik vertel



Hem mijn dingen, ik vraag Hem wat
ik moet doen, maar Hij geeft geen
antwoord, Hij zegt niets tegen mij”.
Dit is de oude klacht van Job: “Roep
ik om hulp, Gij antwoordt niet al ziet
Gij mij goed staan” (Jb 30,20). Het is
dan gemakkelijk om van streek te
raken: “Ik heb altijd horen zeggen
dat bidden een dialoog is, maar tegen
mij zegt God niets. Waarom? Als,
zoals ze zeggen, God tot andere
mensen spreekt... waarom dan niet
tot mij? Wat doe ik verkeerd?”. De
twijfels van iemand die bidt kunnen
op sommige momenten een bekoring
tegen de hoop worden: “Als God mij
niet antwoordt, waarom zou ik dan
bidden?” Of zelfs, als die stilte wordt
opgevat als afwezigheid, een
bekoring tegen het geloof: “Als God
niet tot mij spreekt, dan is Hij er dus
niet”.

Wat valt hierop te zeggen? Ten
eerste, dat het ontkennen van het
bestaan van God vanwege zijn



schijnbaar stilzwijgen niet logisch is.
God kan, om welke reden dan ook,
kiezen om te zwijgen en dat voegt
niets toe aan zijn bestaan of niet-
bestaan, of aan zijn liefde voor ons.
Het geloof in God - en in zijn
goedheid - staat boven alles. In ieder
geval kan het een gelegenheid zijn
om met de psalmist vol geloof en
vertrouwen te smeken: “God, hul
Uzelf niet in zwijgen, blijf niet doof,
God, niet onbewogen!” (Ps 83,2).

We hoeven ook niet te twijfelen aan
ons vermogen om naar God te
luisteren. Er zijn bronnen in het
binnenste van de mens die hem, met
de hulp van de genade, in staat
stellen om de taal van God te horen,
al is dat vermogen ook nog zo
verduisterd door de erfzonde en
door onze eigen zonden. Het eerste
hoofdstuk van de Catechismus van
de Katholieke Kerk begint precies
met deze uitspraak: “De mens is
bekwaam door God aangesproken te



worden”. De heilige Johannes Paulus
IT heeft dat zo verklaard: “De mens is,
zoals de traditie van het christelijk
denken zegt capax Dei: in staat God
te kennen en hij kan God die zichzelf
aan de mens schenkt aannemen.
Geschapen naar het beeld en de
gelijkenis met God is hijj
daadwerkelijk in staat een
persoonlijke relatie met Hem te
beleven”.[2] Een persoonlijke relatie
die de vorm aanneemt van een
dialoog die bestaat uit woorden en
gebaren.[3] En soms alleen uit
gebaren, zoals ook het geval is in de
menselijke liefde.

Net zoals er bijvoorbeeld tussen twee
mensen een stille dialoog kan zijn
wanneer hun blikken elkaar kruisen
— er zijn blikken die spreken —, zo kan
het vertrouwvolle gesprek van de
mens met God ook die vorm
aannemen: “een kijken naar God en
zich door Hem bekeken voelen. Zoals
die blik van Jezus naar Johannes, die



voor altijd de koers van het leven
van de leerling bepaalde”.[4] De
catechismus zegt dat “de
contemplatie een blik van geloof
is”[5] en vaak kan een blik
waardevoller zijn en meer geladen
met inhoud, liefde en licht voor ons
leven dan een lange reeks woorden.
De heilige Jozefmaria zei, juist over
de vreugde die een contemplatief
leven met zich meebrengt: “de ziel
barst opnieuw uit in zingen en heft
een nieuw gezang aan, want zij voelt
en weet, dat God haar met verliefde
blik beziet, elk uur van de dag”.[6]

Die blik voelen, en niet slechts het
weten dat we gezien worden, is een
gave die wij nederig kunnen
afsmeken, als ‘mensen die om God
bedelen’.[7]

Nooit heeft een mens zo gesproken

De heilige Moeder Teresa van
Calcutta zei dat wij “in het
mondgebed tot God spreken; in het



mentale gebed spreekt Hij tot ons; Hij
stort zich over ons uit”.[8] Dit is een
manier om het onuitsprekelijke uit te
leggen: God spreekt tot ons door zich
over onsuit te storten. Want
inderdaad is het gebed vol mysterie.
Deze mysterieuze ontmoeting tussen
God en de persoon die bidt vindt op
vele manieren plaats, maar sommige
daarvan zijn op het eerste gezicht
niet duidelijk, niet helemaal te
begrijpen of gemakkelijk vast te
stellen. De Catechismus van de Kerk
waarschuwt ons: “Wij moeten het
hoofd bieden aan een bepaalde
mentaliteit van ‘deze wereld’; zij
doordringt ons als wij niet
waakzaam zijn, zoals in de volgende
gevallen: de opvatting dat alleen
datgene waarheidsgehalte heeft, wat
door de rede en door de wetenschap
getoetst kan worden (welnu, bidden
is een mysterie dat ons bewustzijn en
het onbewuste te boven gaat).”[9] Net
als Johannes de Doper verlangen we
vaak naar een klaarblijkelijkheid die



niet altijd mogelijk is op het gebied
van het bovennatuurlijke.

De manier waarop God tot de ziel
spreekt gaat ons te boven, we
kunnen die niet volledig begrijpen:
“Dit te vatten — het is mij te
wonderbaar, te verheven; ik kan het
niet bereiken” (Ps 139,6). In feite is
ons alfabet niet Gods alfabet, is onze
taal niet zijn taal, zijn onze woorden
niet zijn woorden. Als God spreekt
hoeft hij geen stembanden te laten
trillen en de plaats waar hij gehoord
wordt is niet het oor, maar de meest
verborgen en mysterieuze plaats van
ons wezen, die we soms het hart en
andere keren het geweten noemen.
[10] God spreekt volgens de
werkelijkheid die Hij is en tot de
werkelijkheid die wij zijn, zoals een
ster zich niet verhoudt tot een
andere ster met woorden, maar met
de kracht van de zwaartekracht. God
hoeft niet met woorden tot ons te
spreken — hoewel Hij ook dat kan



doen —; om ons zachtjes naar zich toe
te trekken heeft Hij voldoende aan
zijn werken en de geheime werking
van de Heilige Geest in onze ziel,
door ons hart te raken, onze
gevoelens te bewegen of onze geest
te verlichten. Misschien zijn we ons
daar eerst niet eens van bewust,
maar het verstrijken van de tijd zal
ons helpen om deze uitwerkingen
van zijn handelen in ons te
onderscheiden: misschien zijn we
geduldiger geworden, of
begripvoller, of werken we beter, of
waarderen we de vriendschap
meer... kortom, we gaan iedere keer
meer van God houden.

Daarom wijst de Catechismus van de
Kerk er in het kader van het gebed
op dat “de omvorming van het hart
dat bidt het eerste antwoord op onze
vraag is”.[11] Een omvorming die
over het algemeen langzaam en
geleidelijk verloopt, soms
onmerkbaar, maar volkomen zeker,



en die we moeten leren herkennen
en waarderen. Dit is wat de heilige
Jozefmaria deed op 7 augustus 1931:
“Vandaag viert dit bisdom de
Gedaanteverandering van onze Heer
Jezus Christus. Toen ik in de Heilige
Mis voor mijn intenties bad, besefte
ik wat voor een innerlijke
verandering God tijdens deze jaren
in mij had bewerkt... En dat, ondanks
mijzelf: zonder mijn medewerking,
kan ik wel zeggen. Ik geloof dat ik het
voornemen heb hernieuwd om mijn
hele leven te richten op het vervullen
van de goddelijke Wil”.[12] Deze
innerlijke verandering, die we in het
gebed inzien, is een manier waarop
God spreekt... en wat een manier!
Dan kunnen we begrijpen wat de
dienaars van de farizeeén over Jezus
zeiden: “Nooit heeft iemand zo
gesproken als die man” (Joh 7,46).
God spreekt zoals niemand anders
dat kan: door ons hart te veranderen.



Het woord van God is doeltreffend
(vgl Heb 4,12); het verandert ons, zijn
werking in onze ziel gaat ons te
boven. Zo zegt Jahweh zelf het door
de mond van Jesaja: “Want zoals de
hemel hoger is dan de aarde, zo gaan
ook mijn wegen uw wegen te boven,
en mijn gedachten uw gedachten.
Want zoals de regen en de sneeuw
uit de hemel neerdalen en daarheen
pas terugkeren, wanneer zij de aarde
hebben gedrenkt, haar hebben
bevrucht en met planten bedekt,
wanneer zij zaad hebben gegeven
aan de zaaier, en brood aan de eter;
zo zal het ook gaan met mijn woord,
dat voortkomt uit mijn mond; het
keert niet vruchteloos naar Mijj terug,
maar pas wanneer het heeft gedaan
wat Mij behaagt, en alles heeft
volvoerd, waartoe Ik het heb
gezonden” (Jes, 55,9-11). Deze
mysterieuze doeltreffendheid nodigt
ons ook uit tot nederigheid, die “een
noodzakelijke houding is om voor
‘niets’ de gave van het gebed te



ontvangen”[13], omdat ze ons helpt
om te vertrouwen en ons open te
stellen voor de werking van God.

De enorme vrijheid van God

God spreekt wanneer Hij wil. We
kunnen de Heilige Geest niet
dwingen en een vast stramien
opleggen. Het ligt niet in onze macht
om zijn actie in onze ziel te sturen.
Een keer wees de heilige Jozefmaria
erop dat Jezus Christus, aanwezig in
het Tabernakel, “een Heer is die
spreekt wanneer Hij wil, wanneer
men dat het minst verwacht, en die
concrete dingen zegt. Daarna zwijgt
Hij, want Hij wil het antwoord van
ons geloof en onze trouw”.[14]
Inderdaad gaat men het gebed niet
binnen door de deur van het gevoel -
zien, horen, voelen — maar “door de
nauwe poort van het geloof’[15], dat
we laten zien door de zorg en de
volharding die we in onze
gebedstijden inzetten. En hoewel we



het soms niet onmiddellijk zien,
dragen deze altijd vrucht.

Zo is het de stichter van het Opus Dei
vele malen overkomen; bijvoorbeeld
op 16 oktober 1931 zoals hij vertelt:
“Ik wilde na de Mis gebed doen in de
rust van mijn kerk. Het lukte me niet.
In Atocha kocht ik een krant (de
A.B.C.) en nam de tram. En nu,
terwijl ik dit schrijf, heb ik niet meer
dan één paragraaf van de krant
kunnen lezen. Ik voelde het gebed
van gevoel, overvloedig en vurig,
opwellen. Zo was ik in de tram en tot
ik thuiskwam?”.[16] De heilige
Jozefmaria probeert, blijkbaar
zonder succes, gebed te doen op een
rustige plek. Maar een paar minuten
later, in de drukte van een overvolle
tram, als hij het nieuws van de dag
begint te lezen, wordt hij gegrepen
door Gods genade en heeft hij, in zijn
eigen woorden, ‘het meest intense
gebed’ dat hij ooit heeft gehad.



Veel andere heiligen hebben getuigd
van die vrijheid van God om tot de
ziel te spreken wanneer Hij wil. De
heilige Teresia van Jezus
bijvoorbeeld legde het uit met het
beeld van het hout en het vuur. Het
was haar vaak gebeurd dat ondanks
al haar inspanningen - het hout —,
toch haar gebed - het vuur - niet tot
stand kwam. Ze schrijft: “Ik lachte
om mezelf en zag graag tot hoe
weinig een ziel in staat is wanneer
God niet steeds in haar bezig is. (...)
Ook al legt zij (de ziel) hout op het
vuur en doet zij van haar kant het
weinige waartoe zij in staat is, gaat
het vuur van haar liefde niet
branden. (...) Dus een ziel, zelfs als ze
zich het hoofd breekt bij het
aanblazen en verzamelen van het
hout, lijkt alles juist meer uit te
doven. Ik denk dat het beter is om je
helemaal over te geven dan om iets
op eigen houtje te doen”.[17] God
spreekt wanneer Hij wil.



Maar tegelijkertijd heeft God vele
malen tot ons gesproken; beter nog,
Hij houdt nooit op tot ons te spreken.
In zekere zin is leren bidden, het
leren herkennen van Gods stem in
zijn werken, zoals Jezus zelf de
heilige Johannes de Doper heeft laten
zien. De Heilige Geest houdt niet op
in ons binnenste te handelen.
Daarom kon sint Paulus de Korintiérs
eraan herinneren dat “niemand kan
zeggen: ‘Jezus is de Heer’, tenzij door
de Heilige Geest” (1 Cor 12,3). Dat
vervult ons met vrede. Wie dit uit het
oog verliest, kan gemakkelijk tot
wanhoop vervallen: “Zij die op zoek
zijn naar God langs de weg van het
gebed, raken snel ontmoedigd, omdat
zij niet inzien dat het gebed ook van
de Heilige Geest komt en niet enkel
van henzelf”.[18] Om nooit
ontmoedigd te raken in het gebed is
het nodig een groot vertrouwen te
hebben in de Heilige Geest en in zijn
veelvormige en mysterieuze werking
in onze ziel: “Het gaat met het Rijk



Gods als met een man die zijn land
bezaait; hij slaapt en staat op, ’s
nachts en overdag, en onderwijl
kiemt het zaad en schiet op, maar hij
weet niet hoe” (Mc 4, 26-27).

Joseph Brage

[1] Vgl. Flavius Josephus

[2] Heilige Johannes Paulus II,
Algemene audiéntie, 26-8-1998.

[3] Vgl. Catechismus van de
Katholieke Kerk, nr. 2567.

[4] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een meditatie,
9-1-1959 in Terwijl Hij onderweg tot
ons sprak.

[5] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2715.



[6] Heilige Jozefmaria, homilie “Op
weg naar heiligheid”, Vrienden van
God, nr. 307.

[7] Vgl. heilige Augustinus, Preek
56,6,9.

[8] Heilige Moeder Teresa van
Calcutta,De grootste liefde.

[9] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2727.

[10] “Het geweten is de meest
verborgen kern en het heiligdom van
de mens, waarin hij alleen is met
God, wiens stem in hem weerklinkt
(Gaudium et spes, nr. 16)”,
Catechismus van de Katholieke Kerk,
nr. 1776.

[11] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr.2739.

[12] Heilige Jozefmaria, Intieme
aantekeningen, nr. 217, in Andrés



Vazquez de Prada, The Founder of
Opus Dei, dl 1.

[13] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr.2559.

[14] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 18-6-1972.

[15] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2656.

[16] Heilige Jozefmaria, Intieme
aantekeningen, nr. 334, in Andrés
Vazquez de Prada, The Founder of
Opus Dei, dl 1.

[17] Heilige Teresia van Jezus, Het
boek van haar leven, hfdst. 27.

[18] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2726.




pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/hem-kennen-en-jezelf-
kennen-v-hoe-god-tot-ons-spreekt/
(21-1-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-v-hoe-god-tot-ons-spreekt/
https://opusdei.org/nl-be/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-v-hoe-god-tot-ons-spreekt/
https://opusdei.org/nl-be/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-v-hoe-god-tot-ons-spreekt/

	Hem kennen en jezelf kennen (V): Hoe God tot ons spreekt

