
opusdei.org

Hem kennen en
jezelf kennen (III): In
gezelschap van de
heiligen

Het voorbeeld van die mannen
en vrouwen die hun hele leven
hebben gebeden – de heiligen –
kan ons helpen om zelf ook te
leren bidden. In het bijzonder
O. L. Vrouw.

3-5-2020

Jezus gaat voor het eerst in het
openbaar naar Jeruzalem. Hij legt
zich nu door zijn woorden en zijn



wonderen volledig toe op de
verkondiging van het Koninkrijk van
God. Sinds het wonder dat Hij had
gedaan op de bruiloft van Kana,
werd zijn bekendheid
langzamerhand groter. En dan komt,
verborgen in de stilte en de
duisternis van de nacht, een bekende
Joodse leraar met Hem praten (Joh
3,1). Nicodemus was toen hij Christus
hoorde en zag, tot in het diepst van
zijn innerlijk geschokt. Er gingen
veel dingen door zijn hoofd en hij
loste ze liever op in de intimiteit van
een persoonlijk gesprek. Jezus, die de
oprechtheid van zijn hart kent,
vertelt hem al gauw: "Als iemand niet
opnieuw geboren wordt, kan hij het
koninkrijk van God niet zien" (Joh
3,5).

De dialoog gaat verder met wat ieder
van ons zich zou hebben afgevraagd:
wat betekent dat? Als ik toch de
exacte dag weet waarop ik geboren
ben, zelfs het uur, hoe kan ik dan



twee keer geboren worden? Jezus
vroeg Nicodemus echter de dingen
niet alleen maar te willen begrijpen,
maar – belangrijker – om God in zijn
leven toe te laten. Want heilig willen
zijn is als opnieuw geboren worden,
als alles in een nieuw licht zien;
kortom, een nieuwe mens zijn: ons
beetje bij beetje omvormen in Jezus
Christus zelf, “zijn leven in ons leven
tot uiting laten komen”.[1] De
heiligen hebben de wegen van het
koninkrijk Gods al bereisd: ze
hebben de bergen ervan beklommen,
ze hebben in de dalen gerust, en ze
hebben ook de meer donkere
plekken ervaren. Daarom vervullen
ze ons met hoop. Een manier om
Christus te herkennen is juist via de
heiligen. Hun levens kunnen een
belangrijke rol spelen in de
persoonlijke reis van elke gedoopte
die wil leren bidden.

Maria bidt wanneer ze blij is



De vrouwen en mannen die ons zijn
voorgegaan getuigen van het feit dat
een levendig gesprek met God echt
mogelijk is te midden van de vele
afleidingen die ons soms laten
denken dat dat niet kan. Onder die
getuigenissen is dat van de heilige
Maagd Maria fundamenteel. Door de
tedere nabijheid van haar Zoon Jezus
in het dagelijks leven van een gezin,
had zij de meest levendige ervaring
dat zij met haar Vader kon praten. En
zoals in elk huis, waren er in het huis
van Nazareth goede en moeilijkere
momenten; maar in alle
verschillende omstandigheden bidt
Maria altijd.

Zij bidt bijvoorbeeld wanneer zij blij
is. Wij weten dat Maria, kort na de
boodschap van de engel te hebben
ontvangen, “met spoed naar het
bergland reisde, naar een stad in
Galilea” (Lc 1,39) om haar nicht
Elizabeth te bezoeken.



Zij had het nieuws ontvangen dat de
familie met een nieuw neefje in
aantal zou groeien, wat waard was
gevierd te worden; des te meer daar
het een onverwachte gebeurtenis
was, gezien de leeftijd van Elizabeth
en Zacharias. "De beschrijving van
de ontmoeting tussen Maria en haar
nicht door de heilige Lucas is vol
gevoel en plaatst ons in een situatie
van zegen en vreugde”.[2] Een
emotie waar de Heilige Geest zich op
de een of andere manier bij aansluit
door aan de Doper en ook aan zijn
moeder te openbaren dat de Messias
fysiek aanwezig is. Elizabeth looft
Maria zodra deze haar huis
binnenkomt vol genegenheid, met
woorden die een universeel gebed
zullen worden en die we dagelijks
herhalen, vervuld van die zelfde
vreugde: "Gij zijt gezegend onder de
vrouwen en gezegend is de vrucht
van uw schoot!” (Lc 1,42). De
allerheiligste Maagd van haar kant
reageert vol ontroering op het



enthousiasme van haar nicht: “Mijn
hart prijst hoog de Heer, van vreugde
juicht mijn geest om God mijn
redder” (Lc 1,46). Het Magnificat, de
naam die de traditie aan dit
antwoord van onze Moeder heeft
gegeven, leert ons wat een lofprijzing
is die doordrenkt is van het woord
van God. Zoals Benedictus XVI
aangeeft: “Maria kende de Heilige
Schrift goed. Haar Magnificat is een
wandtapijt geweven uit draden van
het Oude Testament”.[3] Als we ons
hart vol dankbaarheid voelen
vanwege een geschenk dat we
hebben ontvangen, is dat het
moment om tijd met God door te
brengen in ons gebed – misschien
met woorden van de Schrift – om de 
grote dingen die Hij in ons leven
heeft gedaan te erkennen. De
dankzegging is een fundamentele
houding van het christelijk gebed,
vooral op de momenten van vreugde.



… en ook in het verdriet of in de
ontmoediging

Maria bidt echter ook in momenten
van duisternis, wanneer ze smart of
gebrek aan zingeving ervaart. Zo
leert ze ons een andere
fundamentele houding van het
christelijk gebed, die in het verslag
van Jezus' dood op beknopte maar
heldere wijze tot uitdrukking komt:
“Bij het kruis van Jezus stonden zijn
Moeder [en] de zuster van zijn
moeder” (Joh 19,25). Maria,
overweldigd door smart, is gewoon 
erbij. Ze wil haar Zoon niet redden of
de situatie oplossen. We zien niet dat
ze God een verklaring vraagt van wat
ze niet begrijpt. Ze probeert alleen
maar geen enkel woord te missen dat
Jezus vanaf het kruis uitspreekt.
Daarom accepteert ze wanneer ze
een nieuwe opdracht krijgt, deze
zonder aarzeling: “Vrouw, ziedaar
uw zoon. Vervolgens zei Hij tot de
leerling die Hij liefhad: Zie daar uw



moeder!” (Joh 19,26-27). Maria
ervaart een smart die voor velen het
verschrikkelijkste is dat een mens
kan ervaren: getuige zijn van de
dood van een kind. Toch behoudt ze
de sterkte die haar in staat stelt deze
nieuwe oproep om Johannes aan te
nemen als haar zoon en mét hem
ons, mannen en vrouwen van alle
tijden.

Het smartvolle gebed is bovenal een
dicht bij het eigen kruis staan, door
de wil van God te beminnen; het is
weten hoe je ‘ja’ moet zeggen tegen
de mensen en in de situaties waarin
de Heer ons plaatst. Bidden is de
werkelijkheid zien, ook al lijkt die
bijzonder donker, uitgaande van de
zekerheid dat er altijd een gave in
ligt, dat God er altijd achter zit. Zo
zullen we in staat zijn de personen
en situaties aan te nemen door zoals
Maria te herhalen: “Zie de
dienstmaagd des Heren” (Lc 1,38).



Tenslotte ontdekken we in het leven
van Onze Lieve Vrouw nog een
andere gemoedsgesteltenis waarin
zij bidt, die verschilt van die van de
duisternis van de smart. We zien
Maria samen met haar bruidegom
Jozef ook bidden in een moment van
grote angst. Toen ze op een dag
terugkeerden van hun jaarlijkse
pelgrimstocht naar de tempel in
Jerusalem merken ze dat hun
twaalfjarige Zoon er niet is. Ze
besluiten terug te gaan om Hem te
zoeken. Wanneer ze Hem tenslotte
vinden in gesprek met de
wetgeleerden, vraagt Maria: “Kind,
waarom hebt Ge ons dit aangedaan?
Denk toch eens met wat een pijn uw
vader en ik naar U hebben
gezocht” (Lc 2,48). Ook wij kunnen
ons soms beangstigd voelen wanneer
we worden overvallen door een
gevoel dat we tekortschieten, van
onvermogen of misplaatstheid. Het
lijkt ons dan misschien dat de wereld
verkeerd is: leven, roeping, gezin,



werk … We kunnen gaan denken dat
de weg niet is zoals wij verwachtten.
De plannen en dromen van het
verleden lijken ons naïef. Het is
geruststellend te weten dat Maria en
Jozef deze crisis hebben
doorgemaakt en dat er op hun
angstige gebed ook geen duidelijk en
geruststellend antwoord kwam: “Wat
hebt ge toch naar Mij gezocht? Wist
ge dan niet, dat Ik in het huis van
mijn Vader moest zijn? Zij begrepen
echter niet wat Hij daarmee
bedoelde” (Lc 2,49-50).

Op die momenten van ontreddering
bidden is geen garantie voor het
vinden van gemakkelijke en snelle
oplossingen. Wat moeten we dan
doen? Onze Lieve Vrouw leert ons de
weg: trouw blijven aan ons eigen
leven, terugkeren naar de normale
situatie en opnieuw de wil van God
ontdekken, ook als we die niet
helemaal begrijpen. En ook kunnen
we, net als Maria, al deze



mysterieuze en soms duistere
gebeurtenissen in ons hart bewaren
en ze overwegen, dat wil zeggen door
er met een houding van gebed over
mediteren. Op deze manier merken
we langzamerhand dat God er weer
is; we zullen ervaren dat Jezus in ons
groeit en weer zichtbaar wordt (vgl. 
Lc. 2,51-52).

Biografieën die als ons eigen leven
zijn

Maria is een unieke getuige van de
nabijheid van God waar we naar
verlangen, maar dat geldt ook voor
de heiligen, ieder op een persoonlijke
en specifieke manier. "Elke heilige is
als een lichtstraal die uit het Woord
van God komt", leert Benedictus XVI
in een document waarin hij enkele
leraren voorstelt: "De heilige Ignatius
van Loyola in zijn zoektocht naar de
waarheid en in het geestelijk
onderscheidingsvermogen; de heilige
don Bosco en zijn passie voor de



opvoeding van de jeugd; de heilige
Johannes Maria Vianney (pastoor
van Ars) en zijn besef van de
grootsheid van het priesterschap als
gave en opdracht; de heilige pater Pio
die een instrument van de goddelijke
barmhartigheid is; de heilige
Jozefmaria Escrivá en zijn prediking
over de universele roeping tot de
heiligheid; de heilige Moeder Teresa
van Calcutta, missionaris van Gods
naastenliefde voor de
minstbedeelden”.[4]

Menselijk gezien is het iets
natuurlijks om sympathie te hebben
voor bepaalde manieren van zijn,
voor mensen die zich bezighouden
met wat ons het meest aantrekt of
die spreken op een manier die ons
hart en onze geest direct raakt. De
kennis van het leven en van de
ervaringen van een heilige, met het
lezen van zijn of haar geschriften,
zijn bevoorrechte momenten om een
ware vriendschapsrelatie met hem of



haar te cultiveren. Maar als we
alleen de buitengewone voorbeelden
van het leven en het gebed van de
heiligen belichten, lopen we het
risico dat we hun voorbeeld
afstandelijker en moeilijker na te
volgen maken. “Denk maar aan
Petrus, Augustinus en Franciscus. Ik
houd niet van levensbeschrijvingen
waarin heiligen, misschien uit
naïviteit maar ook door weinig
kennis van de leer, worden
afgeschilderd als mensen die vanaf
de moederschoot in de genade van
God waren bevestigd”, schrijft de
heilige Jozefmaria, die altijd heeft
aangedrongen op het belang de
mensen, zelfs niet degenen die door
de Kerk heilig verklaard zijn, niet te
idealiseren alsof ze volmaakt waren.
“Nee, de echte levensbeschrijvingen
van de christelijke helden lijken op
die van ons: zij streden en
overwonnen, zij streden en verloren.
En daarna begonnen ze, vol berouw,
opnieuw aan de strijd.”[5] Deze



realistische benadering maakt het
getuigenis van de heiligen veel
geloofwaardiger, juist omdat ze op
ieder van ons lijken: onder de
heiligen, zegt paus Franciscus, "kan
onze eigen moeder zijn, een
grootmoeder of andere mensen die
dicht bij ons staan (vgl. 2 Tim. 1,5).
Misschien was hun leven niet altijd
volmaakt, maar zelfs te midden van
onvolkomenheden en valpartijen
gingen ze door en behaagden ze de
Heer".[6]

Ons perspectief op het gebed kan
completer zijn als we het in het leven
van mensen belichaamd zien.
Vertrouwdheid met de heiligen helpt
ons om verschillende manieren te
ontdekken om te beginnen en
opnieuw te beginnen met bidden. Te
weten dat Psalm 91 voor de heilige
Thomas More een grote troost was
tijdens de lange maanden die hij in
de gevangenis doorbracht kan ons
bijvoorbeeld een nieuw licht geven:



“Onder zijn vleugels vindt gij
toevlucht… Gij kent de Heer als de
toevlucht, de Allerhoogste weet gij
uw schutse… Bij Mij bergt hij zich, Ik
zal hem bevrijden…”[7] De psalm die
een martelaar in de verlatenheid van
de gevangenis, met het vooruitzicht
op een gewelddadige dood en het
lijden van zijn geliefden heeft
getroost, kan ook ons een manier van
bidden in de kleine en grote
tegenslagen van het leven laten zien.

Het is verbazingwekkend dat God
naar ons kijkt

Vertrouwdheid met de heiligen kan
ons helpen God te ontdekken in de
alledaagse dingen zoals zij Hem
daarin ontdekt hebben. We kunnen
vol verwondering lezen wat de
heilige Johannes Maria Vianney, de
Pastoor van Ars, op een dag ontdekte
toen hij een van zijn parochianen,
een ongeletterde boer, aansprak die
lange tijd voor het tabernakel stond.



“Wat doet u?", vroeg de pastoor. En
de man antwoordde eenvoudig: “Ik
kijk naar Hem en Hij kijkt naar mij”.
Méér was niet nodig. Dat leerzame
antwoord prentte een onuitwisbare
indruk in het hart van zijn pastoor.
“De beschouwing (‘contemplatie’) is
een op Jezus gerichte blik vol
geloof”[8], leert de Catechismus van
de Katholieke Kerk, waarvoor ze juist
deze episode aanhaalt. Ik kijk naar
Hem en – veel belangrijker – Hij kijkt
naar mij. God kijkt altijd naar ons,
maar Hij doet dat in het bijzonder
wanneer wij onze ogen omhoog
richten en Hem zijn blik vol liefde
teruggeven.

Een soortgelijke ervaring deed zich
voor bij de heilige Jozefmaria, die zo
onder de indruk was dat hij er zijn
leven lang vaak over vertelde. Toen
hij een jonge priester was en zijn
eerste pastorale ervaringen opdeed,
verbleef hij elke ochtend in de
biechtstoel, wachtend op



boetelingen. Op een gegeven
moment hoorde hij een gerammel
van melkbussen, dat hem stoorde en
vooral intrigeerde. Op een dag, toen
hij zijn nieuwsgierigheid niet kon
bedwingen, verborg de jonge
Jozefmaria zich achter de deur om te
zien wie die mysterieuze bezoeker
was. Wat hij zag was een man die
een paar melkbussen vervoerde en
die zich vanuit de open deur van de
kerk tot het tabernakel richtte terwijl
hij zei: "Heer, hier is Jan de
melkman”. Hij bleef daar even staan
en vertrok toen weer. Deze
eenvoudige persoon gaf zonder het
te weten een voorbeeld van
vertrouwvol gebed dat de priester
verbaasde en hem ertoe bracht als
een constant refrein te herhalen:
“Heer, hier is Jozefmaria die U niet
weet lief te hebben als Jan de
melkboer”.[9]

De getuigenissen van zo vele heiligen
uit verschillende tijden en milieus



zijn voor ons een bevestiging van het
feit dat het daar waar wij zijn en zo
als wij zijn, mogelijk is ons vol
genegenheid door God beschouwd te
weten.

Zowel slapend als wakker

De heiligen, zeiden we eerder, helpen
ons ook wanneer we ze zwak en moe
zien: "Gisteren kon ik nog geen twee
Weesgegroetjes aan één stuk met
aandacht bidden", bekende de heilige
Jozefmaria op een dag aan het eind
van zijn leven. “Als je eens wist hoe
ik daaronder leed! Maar zoals altijd
ging ik door, hoewel het me moeite
kostte en ik niet goed kon bidden:
‘Heer, help me’, zei ik, ‘U moet
degene zijn die de grote dingen die U
mij hebt toevertrouwd realiseert,
want U beseft nu dat ik niet in staat
ben om zelfs de kleinste dingen uit te
voeren: ik leg mezelf zoals altijd in
uw handen’.”[10]



Ook de jonge Filippus Neri bad zo:
“Heer, houd vandaag uw handen
over Filippus, anders zal Filippus
verraad aan U plegen”.[11] En de
zalige Guadalupe Ortiz de Landázuri
erkende in een brief het gebrek aan
gevoelige vertroostingen terwijl ze
aan het bidden was: “Op de
achtergrond is God, hoewel ik Hem
de laatste tijd vooral op de
momenten van mijn gebed bijna
nooit voel”.[12] Om nog maar te
zwijgen van de heilige Theresia van
Lisieux die aangaf: “Echt, ik ben
verre van een heilige, en niets
bewijst dat beter dan wat ik zojuist
heb gezegd. In plaats van me te
verheugen over mijn dorheid, zou ik
die moeten toeschrijven aan mijn
gebrek aan vurigheid en trouw. Het
feit dat ik (na zeven jaar) in slaap val
tijdens het gebed en de dankzegging,
zou me vertwijfeld moeten maken.
Nou, ik voel geen moedeloosheid... Ik
denk dat kleine kinderen hun ouders
net zo goed bevallen in hun slaap als



wanneer ze wakker zijn. Ik denk dat
de artsen, om hun operaties uit te
voeren, hun zieken in slaap
brengen”.[13]

Daarom hebben we het getuigenis en
het gezelschap van de heiligen nodig:
om onszelf er elke dag van te
overtuigen dat het mogelijk en de
moeite waard is om onze
vriendschap met de Heer te
cultiveren en ons in Zijn handen te
laten: “We zijn allemaal in staat, we
zijn allemaal geroepen om ons open
te stellen voor deze vriendschap met
God, om Zijn handen niet los te laten,
om het niet moe te worden om terug
te keren en wéér terug te gaan naar
de Heer door met Hem te praten
zoals men met een vriend praat".[14]

Carlo de Marchi



[1] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 104.

[2] Woorden van de Prelaat van het
Opus Dei in Covadonga, 13-7-2018.

[3] Benedictus XVI, Homilie,
18-12-2005.

[4] Benedictus XVI, Verbum Domini,
nr. 48.

[5] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 76.

[6] Paus Franciscus, Gaudete et
exsultate, nr. 3.

[7] Ps. 91,4.9.14. Vgl. heilige Thomas
More, commentaar op deze verzen
van Ps. 91.

[8] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2715.

[9] Vgl. A. Vázquez de Prada, The
founder of Opus Dei, deel I, hfdst. VIII.



[10] Heilige Jozefmaria, 26-11-1970,
geciteerd in J. Echevarría, Memoria
del beato Josemaría, blz. 25.

[11] Geciteerd door Benedictus XVI
bij de audiëntie van 1-8-2012.

[12] M. Montero, En Vanguardia:
Guadalupe Ortíz de Landázuri,
1916-1975.

[13] Heilige Theresia van Lisieux, 
Geschiedenis van een ziel.

[14] Joseph Ratzinger, God laten
handelen, in de Osservatore Romano,
6-10- 2002.

Carlo de Marchi

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/hem-kennen-en-jezelf-
kennen-iii-in-gezelschap-van-de-

heiligen/ (15-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-iii-in-gezelschap-van-de-heiligen/
https://opusdei.org/nl-be/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-iii-in-gezelschap-van-de-heiligen/
https://opusdei.org/nl-be/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-iii-in-gezelschap-van-de-heiligen/
https://opusdei.org/nl-be/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-iii-in-gezelschap-van-de-heiligen/

	Hem kennen en jezelf kennen (III): In gezelschap van de heiligen

