
opusdei.org

Hem kennen en
jezelf kennen (II): Uit
de mond van Jezus

Leren om echt te bidden kan
slechts wanneer we weten wat
God diep in zijn hart bewaart.
Een nieuw artikel in een serie
over gebed.

1-5-2020

De eerste leerlingen van Jezus
leefden in een voortdurende
fascinatie en verwondering over hun
Meester: Hij leerde met gezag, de
duivels onderwierpen zich aan Hem,



Hij beweerde dat Hij de macht bezat
om de zonden te vergeven, Hij
verrichtte wonderen opdat ze niet
zouden twijfelen … Zo’n
verbazingwekkende man moest wel
een of ander mysterie verbergen. Op
een van die dagen, bij het
ochtendgloren, wanneer ze weer aan
een uitputtende dag willen gaan
beginnen, vinden de leerlingen Jezus
niet. Ze gaan bezorgd van huis en
doorkruisen het stadje Cafarnaüm.
Jezus verschijnt niet. Uiteindelijk
ontdekken ze Hem op een heuvel
met uitzicht op het meer …aan het
bidden! (vgl. Mc 1,35).

De evangelist laat ons denken dat ze
Hem eerst niet begrepen, maar al
gauw konden ze ervaren dat de
gebeurtenis bij Cafarnaüm niet op
zichzelf stond. Het gebed maakte net
zo goed deel uit van het leven van de
Meester als de verkondiging, de
aandacht voor de noden van de
mensen of zijn rust. Maar terwijl ze



al die activiteiten konden begrijpen
en zelfs bewonderen, werden ze
gefascineerd door die tijden van
stilte, hoewel ze die niet helemaal
begrepen. Pas na enige tijd samen
met de Meester te zijn geweest
durfden ze Hem te vragen: “Heer,
leer ons bidden, zoals Johannes het
ook aan zijn leerlingen geleerd
heeft” (Lc 11,1).

Non multa…

Wij kennen het antwoord van Jezus
op dat verzoek: het gebed van het
Onzevader. En nu zou iemand
kunnen denken dat de leerlingen
teleurgesteld moesten zijn. Alleen die
paar woorden? Is dat het wat de
Meester lange uren deed? Herhaalde
Hij altijd hetzelfde? We kunnen ons
zelfs indenken dat het antwoord van
Jezus weinig voor hen moet hebben
voorgesteld; ze hadden gewild dat
Jezus hun méér zou hebben geleerd.
In die zin kan het evangelie van



Mattheüs – anders dan dat van Lucas
– hier wat meer licht op werpen,
aangezien hij het onderricht van het
Onzevader binnen de context van de
Bergrede plaatst: daar had Christus
gewezen op de belangrijkste
voorwaarden voor het gebed, voor
de ware omgang met God. Welke zijn
die voorwaarden?

De eerste is de zuivere bedoeling: het
gaat erom zich tot God te richten 
omdat Hij God is, en niet om andere
redenen; en zeker niet om het
gewoon te doen om gezien te
worden, noch om een goedheid te
veinzen die we niet hebben (vgl. Mt
6,5). Ons tot God richten omdat Hij
een persoonlijke God is, die niet mag
worden geïnstrumentaliseerd. Hij
heeft ons alles gegeven wat wij
hebben, wij bestaan dankzij zijn
liefde, Hij heeft ons tot zijn kinderen
gemaakt, Hij zorgt vol tederheid voor
ons en heeft zijn eigen leven gegeven
om ons te redden. Hij verdient onze



aandacht niet slechts, en ook niet
voornamelijk, omdat Hij dingen voor
ons kan doen. Hij verdient onze
aandacht … omdat Hij het is! Toen de
heilige Johannes Paulus II nog
bisschop van Krakau was heeft hij de
jongeren daaraan herinnerd:
“Waarom bidden alle mensen:
christenen, moslims, boeddhisten,
heidenen? Waarom bidden zij?
Waarom bidden zelfs degenen die
denken dat ze niet bidden? Het
antwoord is heel eenvoudig. Ik bid
omdat God bestaat. Ik weet dat er
een God is. Daarom bid ik”.[1]

De tweede voorwaarde is het 
vertrouwen: we richten ons tot
iemand die Vader is, Abba. God is
niet een wezen ver van ons vandaan,
laat staan een vijand van de mens,
die we tevreden moeten houden,
door voortdurend zijn toorn te
sussen of aan zijn eisen te voldoen.
Hij is de vader die voor zijn kinderen
zorgt, die weet wat deze nodig



hebben, die hun geeft wat het beste
voor hen is (vgl. Mt 6,8), “zijn
vreugde vindend bij de mensen” (Spr
8,31).

Zo is de derde voorwaarde voor het
gebed beter te begrijpen; het is de
inleiding tot de openbaring van het
Onzevader: geen omhaal van
woorden gebruiken (vgl. Mt 6,7). Zo
zullen we kunnen ervaren waar paus
Franciscus ons aan herinnerd heeft:
“Hoe goed is het voor een kruisbeeld
te staan of geknield te zijn voor het
Allerheiligste, en eenvoudigweg in
zijn tegenwoordigheid te zijn”.[2]

Te veel woorden kunnen ons
verdoven en onze aandacht afleiden.
In plaats van naar God te kijken en in
zijn liefde te rusten, bestaat het
gevaar dat we een gevangene
worden van onze dringende
behoeften, van onze angst of onze
projecten. Met andere woorden dat
we uiteindelijk in onszelf opgesloten



blijven, zonder dat het gebed ons
werkelijk voor God en voor zijn
omvormende liefde openstelt.

Er is een Latijns gezegde, non multa,
sed multum (niet veel dingen, maar
veel: niet de kwantiteit maar de
kwaliteit) [3], dat de heilige
Jozefmaria gebruikte om te
verwijzen naar de manier van
studeren, omdat het ons herinnert
aan het belang om niet te verzanden
in veel dingen – non multa –, maar
om dieper in te gaan op het
wezenlijke –sed multum –. Het gaat
om een advies dat ook kan dienen
om de leer van Jezus over het gebed
te begrijpen. Het Onzevader is, in
zijn beknoptheid, geen 
teleurstellende les, maar een ware
openbaring van de manier waarop
de echte verbinding met God mogelijk
is.

…sed multum



“In de avond zul je onderzocht
worden over je liefde; leer lief te
hebben zoals God bemind wil
worden en verander je
gesteldheid.”[4] Deze woorden van
de heilige Johannes van het Kruis
herinneren ons eraan dat liefhebben
betekent de eenheid met de anderen
te bewaren, naar hun behoeften te
raden en blij te zijn die te kunnen
vervullen, leren – soms met wat
lijden – dat onze goede bedoeling
niet genoeg is, maar dat we moeten
leren om het juiste te doen.

En hoe zullen wij het juiste doen om
God lief te hebben? Hoe zullen we
weten waar Hij behoefte aan heeft?
Het boek Job laat die moeilijkheid
zien wanneer hij aan het einde
nederig zegt: “Ik stel vragen en U zult
mij antwoorden” (Job 42,4). Het is
hetzelfde verzoek dat de leerlingen
eeuwen later tot Jezus richtten: “Leer
ons bidden”. Leren bidden is dus niet
in de eerste plaats een kwestie van



techniek of methode. Het is vooral
een openheid naar een God die ons
zijn ware gezicht heeft laten zien en
die de intimiteit van zijn hart voor
ons heeft opengelegd. Alleen
wanneer we weten wat er in Gods
hart leeft, zullen we werkelijk
kunnen bidden, zullen we Hem
kunnen beminnen zoals Hij bemind
wil worden. En in het licht van die
kennis zullen we de gesteldheid van
ons gebed kunnen aanpassen en op
de beste manier leren bidden.

Het Onzevader is dus de belangrijke
leidraad van Jezus om in
overeenstemming te kunnen zijn met
het hart van de Vader. Daarom is er
gesproken over het omvormende
karakter van dit gebed: het zijn
woorden die datgene wat ze
betekenen in ons verwezenlijken, het
zijn woorden die ons veranderen.
Het zijn niet alleen maar zinnen die
herhaald moeten worden: het zijn
woorden om ons hart op te voeden,



om het te leren kloppen met de
slagen van de liefde die onze Vader
in de hemel zullen behagen.

Als ik ‘Vader’ en ‘onze’ zeg, plaats ik
me existentieel in de relatie die mijn
leven vormgeeft. Het herhalen van
‘Uw wil geschiede’ leert mij de
plannen van God lief te hebben en
het zeggen van ‘vergeef ons onze
schulden zoals ook wij vergeven aan
onze schuldenaren’ helpt me om een
barmhartiger hart voor de anderen
te hebben. “De woorden
onderrichten ons en stellen ons in
staat te begrijpen wat we moeten
wensen en vragen. En niet alsof we
daarmee de Heer zouden overtuigen
om te verkrijgen wat we vragen.”[5]
Door dit gebed te zeggen leren we
ons tot God te richten waarbij we
benadrukken wat echt belangrijk is.

Het overdenken van de verschillende
smeekbeden van het Onzevader,
misschien met behulp van enkele



van de grote overdenkingen van de
kerkvaders – van de heilige
Cyprianus of de heilige Thomas [6] –
of van recentere zoals de
Catechismus van de Katholieke Kerk,
kan een goede manier zijn om vanaf
nu ons gebedsleven te vernieuwen
en zo de liefdesgeschiedenis die ons
leven moet zijn, intenser te beleven.

Met door de Heilige Geest
geïnspireerde woorden

De leerlingen, getuigen van Jezus'
gebed, zagen ook dat hij bij veel
gelegenheden met de woorden van
de psalmen tot zijn Vader sprak. Zo
zal Hij het van zijn Moeder en van
sint Jozef geleerd hebben. De
psalmen voedden zijn gebed tot op
het ultieme moment van zijn offer
aan het kruis: "Eli, Eli, lema
sabaktani", luidt het eerste vers van
Psalm 22 in het Aramees, zoals Jezus
het uitsprak op het moment dat onze
verlossing werd voltrokken.



Mattheüs vermeldt ook dat ze na het
Laatste Avondmaal “nadat zij de
lofzang gezongen hadden, naar de
Olijfberg gingen” (Mt 26,30). Wat zijn
die lofzangen die Christus zelf bad?

Tijdens het Paasmaal dronken de
Joden vier bekers wijn, die de vier
beloften van Gods zegen voor zijn
volk vertegenwoordigden toen ze uit
Egypte werden bevrijd: "Ik zal u
wegvoeren”, “Ik zal u bevrijden”, “Ik
zal u verlossen” en “Ik zal u
aannemen” (Ex 6,6-7). Ze werden op
vier verschillende momenten tijdens
de maaltijd gedronken. Tegelijkertijd
werden de hymnen van het Hallel
gezongen, zo genoemd omdat ze
begonnen met het woord
‘hallel’ (‘halleluja’).[7] Jezus
reciteerde ze zéker allemaal vol
dankbaarheid en lofprijzing voor
God zijn Vader, als een echte
Israëliet, zich bewust van het
geïnspireerde karakter van deze
gebeden, waarin zowel de



geschiedenis van Gods liefde voor
zijn volk, als de eigenlijke houding
van het menselijk hart voor een
steeds bewonderenswaardiger God
worden geconcentreerd: lofprijzing,
aanbidding, smeekbede, het vragen
om vergeving…

Het is dan ook niet verwonderlijk dat
de eerste christenen deze manier van
bidden van Jezus hebben nagevolgd,
ook gesteund door de raad van de
heilige Paulus: “Spreekt elkander toe
in psalmen en hymnen en liederen,
ingegeven door de Geest. Zingt en
speelt voor de Heer van ganser harte.
Zegt altijd voor alles dank aan God
de Vader in de naam van onze Heer
Jezus Christus” (Ef 5,19-20). Net als
die van het Onzevader hebben de
woorden van de psalmen hun harten
opgevoed en hen opengesteld voor
een authentieke relatie met God. Ze
ontdekten met verbazing en
dankbaarheid hoe die verzen een
voorafbeelding waren van het leven



van Christus. En bovenal begrepen
ze dat zijn echt menselijke hart het
was dat het beste wist hoe Hij zich de
lofprijzingen, de wensen en de
smeekbeden die erin vervat waren,
eigen kon maken. “Christus heeft de
psalmen gebeden en zij zijn in Hem
in vervulling gegaan; in die zin zijn
zij een wezenlijk en blijvend
bestanddeel van het gebed van zijn
Kerk. Ze zijn aangepast aan de
mensen in alle situaties en tijden.”[8]
Ook wij zullen er ‘vast voedsel’ (vgl. 
Hebr 5,14) voor ons gebed in vinden.

En niet alleen de psalmen. Hier
werden onmiddellijk verschillende
composities – ‘hymnen en geestelijke
liederen’ –van gemaakt om de
drievoudig heilige God te prijzen, die
zich aan hen had geopenbaard als
een gemeenschap van Personen,
Vader, Zoon en Geest. Zo begon de
uitwerking van de gebeden die in de
liturgie zouden worden gebruikt of
die de vroomheid daarbuiten zouden



voeden; het doel was ons te helpen
met God te praten met de juiste
woorden die ons geloof in Hem
uitdrukken. Deze gebeden, de vrucht
van de liefde van de Kerk voor haar
Heer, zijn ook een schat waardoor
we ons hart kunnen opvoeden.
Daarom schreef de heilige
Jozefmaria: “Je gebed moet liturgisch
zijn. – Kreeg je maar voorliefde voor
het opzeggen van de psalmen en de
gebeden uit het missaal in plaats van
je privé-gebeden.”[9]

Onder ingeving van de Heilige
Geest

We hebben allemaal geleerd door
geschreven teksten te bestuderen.
Daarom kunnen we begrijpen dat de
woorden van het Onzevader, van de
psalmen of andere gebeden van de
Kerk ons hebben opgevoed in onze
omgang met God, ook al hadden we
dat tot nu toe niet bedacht. Het
woord van God heeft echter een



specifieke eigenschap: het is levend
en kan daarom onvermoede
ontdekkingen teweegbrengen. De
brief aan de Hebreeën herinnert ons
eraan dat “het woord van God levend
en krachtig is. Het is scherper dan
een tweesnijdend zwaard en dringt
door tot het raakpunt van ziel en
geest, van gewrichten en merg. Het
ontleedt de bedoelingen en
gedachten van de mens” (Hebr 4,12).
Daarom klinken dezelfde woorden
die we steeds opnieuw overwegen
niet altijd op dezelfde manier. Soms
openen zich nieuwe horizonten voor
onze ogen, zonder dat we goed
kunnen uitleggen waardoor: het is de
werking van de Heilige Geest die tot
ons innerlijk spreekt. De heilige
Augustinus heeft het precies
uitgelegd: "Het geluid van onze
woorden klinkt in je oren, maar de
meester is in je binnenste. (...) Willen
jullie een bewijs, broeders? Hebben
jullie deze preek niet allemaal
gehoord? Maar hoe velen van jullie



zullen van hier weggaan zonder iets
geleerd te hebben! Ik van mijn kant
heb tot iedereen gesproken, maar
degenen tot wie de Zaligmaker niet
innerlijk spreekt, wie de Heilige
Geest niet innerlijk onderricht, keren
met dezelfde onwetendheid terug”.
[10]

Zo zien we de nauwe band tussen de
Heilige Geest, het geïnspireerde
woord en ons gebedsleven. De Kerk
roept Hem terecht aan als de
‘inwendige Leraar’ die ons hart
opvoedt met de woorden die Jezus
zelf ons heeft geleerd, waarin we
steeds nieuwe horizonten ontdekken,
om God beter te leren kennen en
Hem zo elke dag meer en meer lief te
hebben.

“Maria bewaarde al deze dingen in
haar hart en overwoog ze bij
zichzelf” (Lc 2,19). Het gebed van
onze Moeder werd gevoed door haar
eigen leven en door de voortdurende



overweging van het Woord van God;
daar vond ze licht om de dingen om
haar heen dieper te zien. In haar
lofzang – het Magnificat – zien we
hoezeer de Heilige Schrift de
voortdurende voeding voor haar
gebed was. Het Magnificat is
doorweven met verwijzingen naar
de psalmen en naar andere woorden
van de Heilige Schrift zoals, o.a., de
‘lofzang van Hanna’ (1 Sam 2,1-11) of
het visioen van Jesaja (Jes 29,19-20).
[11] Met dit voedsel bereidde de
Heilige Geest haar
onvoorwaardelijke ‘ja’ voor op de
boodschap van de engel. Aan haar
vertrouwen wij ons toe, opdat ook
wij ons hart laten opvoeden door het
goddelijk woord en opdat het ons in
staat stelt te antwoorden met ons
‘fiat’ – mij geschiede! Ja, ik wil! – op
de vele plannen die God voor ons
leven heeft.

Nicolás Álvarez de las Asturias



[1] K. Wojtyla, Geestelijke oefeningen
voor de jeugd.

[2] Paus Franciscus, Evangelii
Gaudium, nr. 264.

[3] Vgl. De Weg, nr. 333.

[4] Heilige Johannes van het Kruis, 
Levende liefdesvlam, nr. 59.

[5] Heilige Augustinus, Brief 130.

[6] Vgl. heilige Thomas van Aquino, 
Over het Credo, Onzevader enz….

[7] Het Hallel bestaat uit het kleine
Hallel, uit de psalmen 113 (112) tot
118 (117) en het grote Hallel, psalm
136 (135), waar in elk vers wordt
herhaald “tot in eeuwigheid is zijn
genade”. Deze laatste is de psalm
waarmee het paasmaal wordt
beëindigd.



[8] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2597.

[9] De Weg, nr. 86.

[10] Heilige Augustinus, Derde
homilie over Johannes I,13.

[11] Behalve de reeds geciteerde zijn
er ook verwijzingen naar Hab. 3,18; 
Job. 12,19-20; 5,11-12 en Ps. 113,7;
136,17-23; 34,2-3; 111,9; 103,1; 89,11;
107,9; 34,10; 98,3; 22,9.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/hem-kennen-en-jezelf-
kennen-ii-uit-de-mond-van-jezus/

(11-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-ii-uit-de-mond-van-jezus/
https://opusdei.org/nl-be/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-ii-uit-de-mond-van-jezus/
https://opusdei.org/nl-be/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-ii-uit-de-mond-van-jezus/

	Hem kennen en jezelf kennen (II): Uit de mond van Jezus

