
opusdei.org

Heilig Jaar van de
barmhartigheid. Wat
is dat?

De paus spreekt over de
barmhartigheid. Tot vervelens
toe, zei laatst iemand.
Uitgerekend op de dag dat hij
twee jaar paus is, komt hij ook
nog met een Heilig Jaar erover.
Tijd om zich erin te verdiepen…

26-4-2015

Wat is barmhartigheid? De heilige
Thomas van Aquino omschrijft
barmhartigheid als een liefde die



zich niet tevreden stelt met – in ons
geval – te vergeven, maar die ook
tekorten aanvult. Die méér doet en in
zekere zin schept. Thomas voegt
eraan toe dat ze dus bij uitstek hoort
bij God, die Schepper is.

Heilig worden?

Voorbeelden in overvloed in het
Evangelie. De verloren zoon (Lc. 15)
heeft berouw over zijn zonden en
hoopt dat zijn vader hem als knecht
aanneemt. Een kennis van mij zei:
“Ja, omdat hij honger heeft. Ik zou
hem eerst een pak slag geven." Maar
de vader omhelst hem en herstelt
hem in zijn zoonschap: er komt een
feest met muziek en dans. Ik neem
aan dat ook de verloren zoon danst
en geniet: het zou toch gek zijn als hij
in een hoekje zat te huilen? Dat is
barmhartigheid. Daarom spreken wij
over de barmhartige vader.

Heb ik wel barmhartigheid nodig? Ik
doe toch niets verkeerd... Dat horen



we vaak: ik heb niets om te
biechten... Hoezo, streef je ernaar
heilig te worden (“Ik ben niet heilig,
ik wil het wel worden", zei me
iemand)? Of ben je een kerkganger –
gelovig maar niet kerks – die zich
tevreden stelt met een karige
kerkbijdrage, maar wel probeert
jaarlijks verschillende malen met
vakantie te gaan? Die wat ruw is in
zijn moreel en geestelijk leven:
mondgebeden afraffelt en zijn ogen
de kost geeft… en zijn maag ook...

Christus' wonden

Mij hielp een passage in een
verhandeling over kuisheid. Er werd
gezegd dat bepaalde fijngevoelige
uitingen van deze deugd alleen
begrepen kunnen worden als men
het eigen hart naast dat van Christus
aan het kruis houdt. Ik dacht: dit
geldt ook voor andere deugden... en
zo verder denkend kwam ik uit bij de
wonden van de Heer. “Ga binnen bij



de wonden van de Gekruisigde",
maant ons de heilige Jozefmaria
Escriva.

Hierbij moet je ook je verbeelding
aan het werk zetten: je bent een
reiziger. Je komt in een storm terecht
en verschanst je in een grot… die een
wond van de Heer is. Niet de grot
van Plato, waar je op de wand de
schaduw van de realiteit ziet, maar
het tegenovergestelde. In het levende
contact met de wond heb je contact
met God zelf, en besef je dat Hij
liefde is... tot het uiterste toe. Hij
hoefde geen mens te worden – en
nog minder te sterven – om ons te
vergeven, maar Hij heeft ons laten
zien hoever zijn liefde reikt. Niet
alleen vergeeft Hij, maar Hij maakt
van ons zijn kinderen. Dit is zijn
barmhartigheid.

Kracht van God

Er zijn dagen dat ik de wond voor
ogen heb aan de rechterhand van



Jezus, zei – het citaat is niet letterlijk
– de heilige Jozefmaria. Hij was, zoals
alle stichters, een man van actie,
maar in zijn beleving ging het
geestelijke voor. Hoe gedragen wij
ons? Ga ik zo met de wonden van de
Heer om? Ik besef dat mijn roeping
van mij vraagt op dezelfde wijze te
leven. Ik besef ook dat ik de
barmhartigheid van God nodig heb,
omdat ik tekort schiet. Ik besef ook
dat de ervaring van de wonden me
een kracht geeft die van God komt;
dat ik geen sukkel hoef te blijven,
maar als zoon hersteld kan worden
met alle kracht van dien. Maar
daarvoor moet ik eerst die
barmhartigheid aanvaarden.

Velen die biechten ondervinden dit
besef van Gods barmhartigheid, die
hen opricht en die onvermoede
kracht geeft. Anderen, die niet
biechten, beschouwen de biecht als
een soort afrekening: er wordt daar
weinig geëist, maar ze is wel lastig:



iets wettisch, onaangenaams. Het is
juist deze verkeerde opvatting die de
paus bestrijdt: de biecht is je openen
voor de barmhartigheid van God,
binnentreden in de open wond van
Jezus. “Wanneer wij de biechtstoel
verlaten, zullen we zijn kracht
voelen die ons het leven teruggeeft
en ons het enthousiasme van het
geloof weer schenkt", aldus de paus.

Primair mijn bekering

Hoe is het in het pastoraat? Ik denk
dat het niet moeilijk is de gelovigen
te confronteren met de eisen van de
algemene roeping tot heiligheid, en
te betrekken in de verkondiging van
de wonden van Christus. Bovendien
belijden we in de schuldbelijdenis
ook onze nalatigheid. Dat ze de
genade smeekt om de stap tot de
wonden van de Heer, de biecht, te
zetten. Dit moet lukken.

“Dierbare broeders en zusters", zei
de paus, “ik heb vaak nagedacht hoe



de Kerk haar taak te getuigen van de
barmhartigheid van de Heer
zichtbaarder kan maken. Het is een
weg die met een geestelijke bekering
begint. Daarom heb ik besloten om
een buitengewoon Jubeljaar aan te
kondigen dat de barmhartigheid van
God centraal zal stellen.

Het zal een Heilig Jaar van de
Barmhartigheid zijn. Wij willen het
beleven in het licht van de woorden
van de Heer: 'Laten jullie barmhartig
zijn zoals de Vader.'" Het is duidelijk:
de Kerk, dat zijn wij. De geestelijke
bekering moet primair de mijne zijn.
Ik ben de eerste die zich open moet
stellen voor de barmhartigheid van
de Heer, ik heb die nodig.

Heilzame schrik

Er is barmhartigheid van de
biechtvaders, maar het is ook de
barmhartigheid in de omgang met
elkaar. Altijd ondersteunend zijn, de
fijngevoeligheid verwerven van



iemand die zetelt in de wonden van
de Heer. Let op: een ondersteuning
in vriendschap die weet hoe dit
gepaard te laten gaan met raad en zo
nodig vermaning. Men spreekt veel
over dialoog, bijvoorbeeld met
andersdenkenden. Maar dialoog
moet altijd de verkondiging van het
Evangelie inhouden, aangepast aan
de situatie van onze gesprekpartner.
Anders wordt de dialoog een
optelsom van monologen. Aldus
emeritus-kardinaal Cottier, in zijn
laatste boek. Hoe apostolisch zijn
mijn gesprekken?

De traditie van de Kerk kent zowel de
werken van materiële
barmhartigheid, die zo mooi zijn
uitgebeeld in middeleeuwse
altaarpanelen, als van geestelijke
barmhartigheid: het gaat erom die in
ons eigen leven centraal te stellen.
Lezing van hoofdstuk 25 van Matteüs
en van de brief van Jacobus kan ons
helpen. Ik raad ze van harte aan:



misschien schrik je ervan – een
heilzame schrik.

Aflaten

Het hoort bij jubeljaren meer
aandacht te schenken aan de aflaten.
De aflaat is niet wat Luther terecht
bestreed. Het is een serieuze zaak. De
volle aflaat is, kort door de bocht, het
volgende: als ik geen gehechtheid
heb aan zonden (ook aan kleine
zonden), ben ik in staat Jezus in de
ogen te kijken wanneer Hij me roept
en ik deze wereld verlaat. Met die
voorwaarde, en na enkele
vroomheidsoefeningen en werken
van barmhartigheid, schenkt Jezus
mij dan kwijtschelding van het
vagevuur dat ik nog zou moeten
doorstaan. Ofwel gebruikt Hij die
kwijtschelding voor zielen in het
vagevuur, als ik die intentie stel.

En wanneer ik nog enige gehechtheid
aan kleine zonden heb? Dan kan ik
Christus niet in de ogen kijken. Dan



voel ik schaamte en besef dat ik nog
boeten moet: ik verkrijg geen volle
aflaat. Hoe weet ik dat ik die
gehechtheid heb? Stel: je biecht
steeds dat je tijd verliest, dat je lui
bent, dat je roddelt. En je verbetert
niet. Behalve pathologische gevallen,
is de reden dat je er niet voor bidt, er
geen strijd voor voert... het kan
bovendien gebeuren dat je vanwege
een gebrekkig gewetensonderzoek
jezelf onvoldoende kent, en je
gebreken met je meezeult zonder die
te onderkennen, door je eigen
schuld. Dát is gehechtheid.

Onze gebreken

Moet ik dan volmaakt zijn om een
aflaat te verkrijgen? Volmaakt zullen
we pas in de hemel zijn, bij de
genade van God en onze
beantwoording daarvan. Hier op
aarde slepen we altijd gebreken mee.
Ook wie later heilig wordt verklaard.



Toen de heilige Johanna van
Marillac, medewerkster van de
heilige Franciscus van Sales, stierf,
zei deze: “Ze was een goede vrouw,
maar had een slecht karakter." Haar
slechte karakter was nog merkbaar,
ofschoon ze zeker veel gestreden
heeft om het zachter te maken. Als
wij ons openen voor de
barmhartigheid van God door onder
meer regelmatiger te biechten, zullen
we daar steeds op onze gebreken
stuiten. De priester zal ons helpen.
We zullen dan groeien als mensen en
christenen – dat gaat gelijk op – zoals
we ons anders niet hadden kunnen
voorstellen.

Maria

De paus vertrouwt nu al dit jaar van
de barmhartigheid toe aan Maria,
moeder van de barmhartigheid,
opdat zij waakt over onze weg van
bekering. Wat mooi dat wij haar in
het gebed 'Wees gegroet, koningin ,



moeder van barmhartigheid' (Salve
regina ) vragen aan het eind van ons
aards bestaan Jezus te tonen! In de
kapel van Onze-Lieve-Vrouw ter
Nood in Heiloo is de hele wand
achter het altaar beschilderd met de
aankomst van zielen in het
hiernamaals. We zien Maria die hen
aan Jezus voorstelt. Dit willen we
voor ons en voor iedereen.

Dit artikel verscheen eerder in
Katholiek Nieuwsblad, 2015, 13,
16-17.

Frans D'Agostino pr.

Katholiek Nieuwsblad

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/heilig-jaar-van-de-
barmhartigheid-wat-is-dat/ (28-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/heilig-jaar-van-de-barmhartigheid-wat-is-dat/
https://opusdei.org/nl-be/article/heilig-jaar-van-de-barmhartigheid-wat-is-dat/
https://opusdei.org/nl-be/article/heilig-jaar-van-de-barmhartigheid-wat-is-dat/

	​Heilig Jaar van de barmhartigheid. Wat is dat?

