
opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (XVI): de
gehoorzaamheid,
een open hart

Door ons hart altijd wijd open
te hebben voor de stem van
God, wordt het groter: hierdoor
kunnen we ons, net als Jezus,
met de aangelegenheden van
onze Vader bezighouden.

1-4-2023

Maria en Jozef ‘reisden ieder jaar, bij
gelegenheid van het paasfeest, naar
Jeruzalem’ (Lc 2,41). Alle mannen



van het volk Israël waren daartoe
verplicht. Net als andere vrouwen
vergezelde Maria haar echtgenoot op
deze reis van gebed en herinnering
aan Gods wonderen ten gunste van
zijn volk. En Jezus? Het is mogelijk
dat Hij zijn ouders al heel vroeg
begon te vergezellen. In ieder geval
weten we dat Hij met hen meereisde
toen Hij twaalf jaar oud was. En bij
die gelegenheid gebeurde er iets
ongewoons.

Verbazing

Op de reis naar Jeruzalem en tijdens
het verblijf in de Heilige Stad verliep
alles op de gewone manier. Zo ook op
de eerste dag van de terugreis; zo
leek het tenminste voor Maria en
Jozef, totdat ze merkten dat het Kind
zich niet bij de karavaan bevond. Ze
moesten op hun schreden
terugkeren. Ook in Jeruzalem
slaagden ze er niet in Hem te vinden.
Naarmate de tijd verstreek groeide



hun angst. De heilige Jozefmaria stelt
zich voor hoe Maria en Jozef huilen
van bezorgdheid en hulpeloosheid:
ze wisten niet meer wat ze moesten
doen.[1]

Op de derde dag gingen zij opnieuw
naar de tempel, waarschijnlijk om te
bidden en om te zien of zij een
aanwijzing konden krijgen over de
verblijfplaats van Jezus. Misschien
wees iemand, in antwoord op hun
navragen, hen erop dat er bij de
wetgeleerden een kind was dat aan
hun beschrijving zou kunnen
voldoen. Inderdaad vonden ze Hem
daar en ze stonden verslagen (Lc
2,48).

Ook degenen die het kind hoorden
waren verbaasd (Lc 2,47), hoewel de
reden voor hun verbazing anders
was dan die welke de verwondering
van Maria en Jozef veroorzaakte. De
leraren stonden versteld van de
wijsheid en de antwoorden van



Jezus. Voor zijn ouders was dit niet
nieuw. Maar de handelwijze van de
Heer wel. Daarom vraagt Maria naar
de reden van zo’n buitengewoon
gedrag: ‘Kind, waarom hebt Ge ons
dit aangedaan? Denk toch eens met
wat een pijn uw vader en ik naar U
hebben gezocht’ (Lc 2,48).

Het antwoord van de Heer is niet
minder verrassend dan zijn gedrag.
In feite begrepen zij niet wat Hij
bedoelde (vgl. Lc 2,50). Wij willen
ons in dat antwoord verdiepen,
omdat het ons veel kan leren over de
gezindheid van Jezus die wij willen
navolgen. Dus we moeten het niet
laten bij een uitleg die het
dramatische van de dialoog
bagatelliseert. Daarom zullen wij
onze aandacht concentreren op drie
lessen uit deze gebeurtenis. Twee
daarvan zullen we ontdekken in de
houding van de Heer, de derde in de
reactie van Maria.



De wil van de Vader

‘Wist ge dan niet, dat Ik in het huis
van mijn Vader moest zijn?’ (Lc 2,49).
Natuurlijk wisten ze dat. Met zijn
vraag veronderstelt Jezus dat al. Hij
wil gewoon wijzen op het verband
tussen een gedrag dat voor hen
verrassend was en het beginsel dat
het begrijpelijk en redelijk maakt.

Als Jezus’ antwoord voor Maria en
Jozef al verwarrend was, kan de
handelwijze van een christen soms
des te meer verbazing wekken bij
iemand die de liefde tot God nog niet
heeft ontdekt en er dus niet naar
streeft om contemplatief te zijn, om
een intense en toegewijde relatie met
Hem te onderhouden. Veel van wat
een christen doet, zal een integer
persoon volkomen redelijk vinden,
maar er zullen details zijn die hem
onbegrijpelijk voorkomen, omdat het
uiteindelijke doel dat een christen
wil bereiken en van waaruit hij



redeneert anders is dan dat van die
persoon.

Het verlangen zich met de
aangelegenheden van zijn Vader bezig
te houden, is de leidraad voor het
leven van Jezus Christus: ‘Mijn spijs
is, de wil te doen van Hem die Mij
gezonden heeft’ (Joh 4,34); ‘Mijn
Vader, als het mogelijk is, laat deze
beker Mij voorbijgaan. Maar toch:
niet zoals Ik wil, maar zoals Gij
wilt’ (Mt 26,39).[2] En dit beginsel
leidt zijn leven tot aan het einde, tot
de dood en ‘de dood aan het
Kruis’ (Fil 2,8). Het is juist die liefde
voor de wil van de Vader die Hem een
nauwgezet oordeel over de waarde
van de menselijke werkelijkheden
geeft: ‘Mijn oordeel is rechtvaardig,
omdat Ik niet mijn eigen wil zoek,
maar de wil van Hem die Mij
zond’ (Joh 5,30).

Dit criterium is de sleutel voor een
gelukkig leven. God is goed, Hij



houdt van ons[3] en Hij wil dat wij
gelukkig zijn hier op aarde en voor
altijd in de hemel. Niemand zoals Hij,
zelfs wijzelf niet, weet zo goed wat
eraan bijdraagt om dat geluk op te
bouwen, om in ons de voorwaarden
te scheppen die ons in staat stellen al
het goede – God zelf, de Heilige Geest
– dat Hij ons instort, te ontdekken, te
waarderen en ons hierdoor te laten
veroveren.

De wil van God beminnen betekent
niet dat we ons aan een stel regels
willen onderwerpen met het oog op
een beloning die ons gegeven zal
worden als we voor bepaalde
proeven slagen. Het houdt veeleer in
dat we vertrouwen op Gods liefde en
ons leven op dat vertrouwen
bouwen, omdat we weten dat de
Heer zijn geluk met ons wil delen:
‘Wij hebben de liefde leren kennen
die God voor ons heeft, en wij
gelóven in haar. God is liefde: wie in



de liefde woont, woont in God en God
is met hem’ (1 Joh 4,16).

In de scène die we aan het
overwegen zijn, herinnert Jezus ons
eraan dat het de moeite waard is
Gods wil te zoeken, ook als dat
betekent dat wij daarvoor moeten
lijden en zelfs anderen moeten laten
lijden. Soms is het ons echter niet zo
duidelijk hoe we ons verlangen om
Gods wil te doen in de praktijk
kunnen realiseren. Wat is de wil van
God hier en nu? Als we voor de
keuze staan tussen stelen of het
eigendom van anderen respecteren,
of de waarheid vertellen of liegen om
een financieel voordeel te krijgen,
ligt het antwoord voor de hand. Maar
er zijn veel andere situaties waarin
het moeilijker is Gods wil te
onderscheiden, omdat verscheidene
opties goed kunnen zijn en wij
twijfelen welke in dat specifieke
geval de voorkeur verdient; bv. in
situaties als het aanvaarden van een



baan, een aankoop, een reis, een plan
om te ontspannen, een verandering
van ons gebruikelijke rooster, enz.

We kunnen aan het Kind Jezus
denken dat zich afvraagt wat Hij bij
die gelegenheid moest doen: moet Ik
in Jeruzalem blijven om van deze
kans gebruik te maken, ook al heb Ik
geen gelegenheid meer om mijn
ouders te waarschuwen, of moet Ik
met hen teruggaan en hen ellende
besparen? Door zijn beslissing leert
de Heer ons dat niemand ons kan
vervangen bij dit oordeel. Wij zijn
het die de situatie onder ogen
moeten zien en moeten beslissen: de
verantwoordelijkheid ligt geheel bij
ons.

Natuurlijk betekent dit niet dat we de
waarde van de raad van een ander
ontkennen. Integendeel. Niemand
kan ons vervangen, maar ze kunnen
ons wel helpen. Het is voldoende
onszelf een beetje te kennen om onze



eigen ontoereikendheid te beseffen
en ook de wanorde die de erfzonde
veroorzaakt in onze verlangens,
redeneringen en gedragingen. We
beseffen dat onze gevoelens –
voorkeuren, angsten – afbreuk
kunnen doen aan de objectiviteit van
ons oordeel, of dat we misschien
gegevens missen die we alleen
kunnen krijgen als we de situatie
vanuit andere gezichtspunten
bekijken. Vandaar het belang om
open te blijven staan voor wat
anderen zien. Al is dit heel duidelijk,
toch is het soms moeilijk te
aanvaarden; vooral als we raad
vragen over iets wat wij heel graag
zouden doen of erg moeilijk vinden.
Daarom is het essentieel om
voortdurend bereid te zijn de
adviezen te overwegen die wij
krijgen van mensen die van ons
houden en die de genade van God
hebben om ons te helpen; wij moeten
ze waarderen als een hulp die de



Heer ons geeft opdat wij kunnen
onderscheiden wat zijn wil is.

‘De raad van een andere christen (…)
is zeker een zeer belangrijk
hulpmiddel om te leren zien wat God
in een bepaalde situatie van ons wil.
Maar een advies schakelt nooit de
persoonlijke verantwoordelijkheid
uit. De beslissing ligt uiteindelijk bij
ieder van ons afzonderlijk, en wij
zelf hebben ons er persoonlijk
tegenover God voor te
verantwoorden.’[4] Juist omdat wij
boven alles de wil van God willen
doen, hebben wij de raad van
anderen nodig, wat ons helpt onze
‘blinde vlekken’ te ontdekken
wanneer wij in het grote en in het
kleine het antwoord zoeken op de
belangrijkste vraag van het leven:
Heer, wat wilt U van mij? Soms
zullen we ook aanwijzingen krijgen
van iemand die het gezag heeft om
ze te geven. In zulke gevallen is het
verhelderend dat de heilige



Jozefmaria erop aandringt dat de
gehoorzaamheid niet blind mag zijn,
maar altijd intelligent moet zijn.[5]
Gehoorzamen betekent niet dat we
zonder na te denken een beslissing
van een ander aanvaarden. Onze
gehoorzaamheid is intelligent
wanneer ons verstand beoordeelt
hoe we de ontvangen aanwijzing het
beste kunnen opvolgen en ons eigen
maken. Zelfs in de gevallen waarin
sommige omstandigheden ons
ontgaan, kan onze gehoorzaamheid
nog steeds intelligent en niet blind
zijn.

Heer, wat wilt u van mij? Vanuit dit
gezichtspunt kan de grootheid van
deze christelijke deugd begrepen
worden. Degene die gehoorzaamt
maakt zich niet klein; integendeel, hij
wordt groot door zijn bereidheid te
doen wat God wil, zonder dat hij
zichzelf wil misleiden bij het bepalen
hoe hij het in praktijk moet brengen.
Hij wil lijken op Jezus die handelt als



een kind dat de barmhartige plannen
van zijn Vader wil uitvoeren.
Daarom vereist de gehoorzaamheid
een groot hart, het hart van een kind
dat zijn vader God vertrouwt en zijn
dromen droomt, om de gelukkige
persoon te worden die God wil dat
wij zijn, door zijn heilsplannen te
ondersteunen. De gehoorzaamheid is
dus geen eenvoudige onderwerping,
maar openheid; het is niet het ‘zien’
opgeven, maar willen zien met de
ogen van anderen die van ons
houden en die de genade van God
hebben om ons te leiden. Het is met
openheid van hart en geest die
neiging overwinnen om onszelf als
onafhankelijk en zelfredzaam te
beschouwen, wat ons soms
verhindert de dingen met perspectief
en realisme te zien.

Erat subditus illis

Aan het einde van deze episode vat
Lucas in heel weinig woorden de



lange reeks van jaren samen die
tussen deze gebeurtenis en het begin
van Jezus' openbare leven is
verstreken: ‘Hij was aan hen
onderdanig’ (Lc. 2,51). Erat subditus
illis: de heilige Jozefmaria ontdekte
in deze drie woorden een van de
korte biografieën van Jezus Christus
die de Heilige Schrift ons geeft.[6]

En hier vinden we de tweede leer die
we ontdekken in de houding van
onze Heer: hoewel Hij door zijn
goddelijke natuur meer dan genoeg
redenen had om te denken dat Hij
zich niet door zijn ouders hoefde te
laten leiden, leert Jezus ons dat het
menselijk gezag – in het gezin, in de
maatschappij, in de Kerk –
gerespecteerd moet worden. We
hebben het nodig, juist omdat het
ons helpt te ontdekken wat God wil.
Natuurlijk is het menselijk gezag niet
onfeilbaar en kan niemand ons
zonder meer Gods wil overbrengen.
Maar we zijn zelf ook niet onfeilbaar:



soms kunnen we onszelf voor de gek
houden. Vandaar dat het redelijk en
zelfs noodzakelijk is vertrouwen te
hebben in degene die gezag over ons
heeft, als wij echt Gods wil willen
doen. Want hoewel je niet kunt
zeggen dat de concrete aanwijzing
die je krijgt altijd helemaal
overeenkomt met wat God wil, kun je
ervan overtuigd zijn dat God wél wil
dat je bereid bent die te volgen, uit
liefde.

Dit maakt het gemakkelijker te
begrijpen waarom de heilige
Jozefmaria zijn waardering voor de
gehoorzaamheid verbond aan zijn
liefde voor de vrijheid: ‘Ik heb de
vrijheid lief, en juist daarom houd ik
van de christelijke deugd van de
gehoorzaamheid’.[7] Deze uitspraak
kan misschien verrassend zijn voor
iemand die voor het eerst met de leer
van de heilige Jozefmaria in
aanraking komt. Instinctief zijn we
geneigd gehoorzaamheid en vrijheid



te zien als twee vijanden die strijden
om onze handelingen te bepalen: als
de vrijheid de overhand heeft, lijkt
het alsof de gehoorzaamheid teniet
wordt gedaan; als de
gehoorzaamheid zegeviert, lijkt het
alsof de vrijheid zich terugtrekt. Dit
is echter een misvatting. Wij houden
van onze vrijheid en willen die in
geen geval opgeven; wij willen
volledig meester zijn over onze
handelingen, juist om – omdat wij
het graag willen – te kunnen doen
wat God volgens ons wil. En juist in
het liefhebben van zijn wil vindt de
gehoorzaamheid haar plaats en haar
reden van bestaan.

De authentieke christelijke
gehoorzaamheid is altijd
gehoorzaamheid aan God, en steunt
op het goddelijk kindschap, haar
bestaansreden. Dit blijkt duidelijk uit
de zojuist geciteerde uitspraak van
de heilige Jozefmaria, die vervolgt:
‘Wij moeten ons kinderen van God



weten, met het blijde verlangen om
de wil van onze Vader te doen, om
alles te doen zoals Hij het wil, omdat
we dat graag willen;
bovennatuurlijker kan het niet’.[8]
We willen ons met vreugde bezig
houden met de aangelegenheden van
onze Vader God omdat we dat graag
willen. Het oordeel van het menselijk
gezag helpt ons te ontdekken wat
God voor ons wil, oftewel wat wij –
hier en nu – ten diepste willen. En
zelfs als we soms de voorgestelde
handelwijze niet duidelijk inzien,
moeten we vertrouwen op het
verlangen van de ander om ons met
zijn raad te helpen, terwijl we
volledig vrij blijven. Zo’n open geest,
de beschikbaarheid die wortelt in
onze vrijheid als kinderen van God,
versterkt het kostbare vermogen om
ons te laten leiden, om met de ogen
van anderen te zien en een ander
standpunt in te nemen dan het onze:
we hebben er belang bij, dit
vermogen te ontwikkelen. De



gehoorzaamheid helpt ons dus om te
verwezenlijken wat wij ten diepste
willen. Als het echter niet ons diepste
verlangen is om Jezus Christus te
volgen en in de aangelegenheden
van zijn Vader – van onze Vader – te
zijn, het verlangen dat alle andere
verklaart, dan verliest de
gehoorzaamheid zijn betekenis[9] en
zien we haar als vijand van de
vrijheid, als een belemmering om te
doen wat we willen.

In het gewone taalgebruik wordt
gehoorzaamheid vaak het uitvoeren
van besluiten of aanwijzingen van
gezagsdragers genoemd. Maar het
gaat ons niet alleen om de
gehoorzaamheid als een uiterlijke
handeling, maar als een deugd,
omdat wij op Jezus Christus willen
lijken. Het is niet voldoende om
bevestigend te antwoorden op de
vraag: ‘Heb ik gedaan wat mij werd
opgedragen of voorgesteld?’ Je zou ja
kunnen antwoorden en toch niet ten



volle gehoorzaam zijn. Wie een
aanwijzing gewoon opvolgt zonder
zich die eigen te maken, zonder
vrijheid, gehoorzaamt slechts
materieel, maar dat is niet de
gehoorzaamheid van Jezus Christus.
Wie zo handelt, doet misschien iets
goeds, maar daarmee kan hij zich
niet tevreden stellen, want het doel
ligt veel hoger: zuiver materieel of
slaafs gehoorzamen zou betekenen
afstand doen van onze vrijheid, de
vrijheid waarvoor Jezus ons heeft
vrijgemaakt (vgl. Gal. 5,1).

Dus in feite ben ik alleen ten volle
gehoorzaam als ik doe wat mij
gevraagd wordt omdat ik het wíl
doen. En ik wil het doen omdat ik
ervan overtuigd ben dat God op mijn
volgzaamheid rekent. En ik ben tot
die overtuiging gekomen omdat ik
vertrouwen heb in Hem, die degene
die mij iets adviseert met zijn genade
bijstaat, en ik bovendien op de
verstandige voorzichtigheid en de



ervaring van die persoon vertrouw.
In deze gevallen zie ik degene die
gezag heeft als iemand die mij laat
zien wat de moeite waard is, wat God
wil. Ik ben vrij, niet als ik
gehoorzaam ‘als ik dat wil’, maar als
ik gehoorzaam ‘omdat ik dat wil’.

De luisterende houding van Maria

Laten we nu terugkeren naar het
verrassende antwoord van Jezus aan
zijn ouders, die opgelucht waren na
die dagen van angst, maar
verbijsterd over de ongewoonheid
van zijn gedrag: ‘Wat hebt ge toch
naar Mij gezocht? Wist ge dan niet,
dat Ik in het huis van mijn Vader
moest zijn?’ (Lc 2,49). De lezer van
het Evangelie kan zich gemakkelijk
zijn eigen reactie op zo’n antwoord
indenken: waarom we je gezocht
hebben?! Moesten we dat dan niet
doen? Hadden we soms rustig
moeten blijven, onverschillig voor



wat er met jou gebeurd was? Maria
reageert rustiger.

Het is normaal dat we soms een
aanwijzing of een raad niet
begrijpen. Laten we eens kijken naar
een andere uitspraak van de heilige
Jozefmaria: ‘Hij [onze Heer] spreekt
ook dikwijls door andere mensen.
Het kan dat we dan een soort
aandrang voelen om niet te
gehoorzamen omdat we hun
gebreken zien, of denken dat ze niet
goed op de hoogte zijn, of misschien
niet alle kanten van het probleem
hebben begrepen.’ Tot zover
gekomen met lezen, verwacht je
misschien gewaarschuwd te worden
voor het gevaar van dergelijke
gedachten. De heilige Jozefmaria
gaat echter verder: ‘Dit alles kan een
goddelijke bedoeling hebben, want
God legt ons geen blinde
gehoorzaamheid op, Hij verwacht
juist een intelligente
gehoorzaamheid.’[10] Een goddelijke



bedoeling: door deze twijfels laat God
ons weten dat Hij wil dat wij
intelligent gehoorzamen, zonder
onze verantwoordelijkheid te
ontlopen. Wij moeten ons standpunt,
onze overtuigingen uiteen zetten,
‘maar we moeten eerlijk zijn
tegenover onszelf en in iedere
situatie nagaan of we ons laten
leiden door liefde voor de waarheid,
of door egoïsme en gehechtheid aan
ons eigen oordeel’.[11] Want
inderdaad ‘kan het soms gebeuren
dat men juist dàt advies zoekt, dat
voordelig is voor het eigen egoïsme
en dat met zijn zogenaamde
autoriteit de innerlijke stem van het
eigen geweten tot zwijgen brengt.
Onder die omstandigheden gebeurt
het zelfs dat men net zolang van
adviseur verandert totdat men ten
slotte de meest welwillende gevonden
heeft.’[12] Als we niet de gewoonte
hebben gevormd dat we de waarheid
belangrijker vinden dan ons eigen
oordeel – kortom, als we niet kunnen



gehoorzamen –, zullen we onszelf
gemakkelijk misleiden, nu of in de
toekomst. Door kwaadheid of
verontwaardiging kunnen we niet
ontdekken wat de Heer ons wil
zeggen door middel van iets wat we
dan niet begrijpen. Maria begreep
het evenmin (Lc 2,50). Maar ze kwam
niet in opstand. Ze had Gods wil
boven alles lief en ze wist heel goed
dat er dingen zijn die we pas met de
tijd gaan begrijpen. ‘Zijn moeder
bewaarde alles wat er gebeurd was
in haar hart’ (Lc 2,51).[13] Onze
Lieve Vrouw leefde niet alleen
oppervlakkig naar buiten gericht,
maar dacht steeds opnieuw na over
de gebeurtenissen in haar leven om
daarin het handelen van God te
ontdekken. Maria luisterde, en dat is
wat het in feite betekent om
gehoorzaam te zijn, ob-audiens
[Latijn obedire betekent
gehoorzamen en audire betekent
horen]: opletten, goed luisteren. De
tijd werkt in het voordeel van degene



die luistert, vertrouwt en rustig
volhardt in sereen gebed: door open
te blijven staan voor de stem van
God zal hij, net als Maria, die 
goddelijke bedoeling ontdekken en
uiteindelijk dankbaar zijn, zelfs in de
duisternis van die moeilijke
momenten.

Maria volhardde in haar gebed. Er
gingen twintig jaar voorbij en haar
Kind was haar opnieuw ontnomen.
Opnieuw drie dagen. Opnieuw in
Jeruzalem. Maar toen wist ze al dat
ze niet bang hoefde te zijn en naar
Hem moest zoeken, want Hij was in
het huis van zijn Vader. En misschien
dankte ze de Heer voor die
verbijsterende woorden op Jezus’
kinderlippen: ze voedden nu haar
hoop te midden van een verdriet dat
haar anders zou hebben verpletterd.

Op haar voorspraak vertrouwen wij
erop dat de Heer ons een groot hart
zal schenken, dat in staat is alles in



ons leven naar de wil van God te
richten. Een vrij en open hart, dat
zich niet laat opsluiten in zijn eigen
beperkte visie. Een hart dat in staat
is Gods handelen in ons leven te
ontdekken, zelfs door middel van
onvolmaakte menselijke
instrumenten. Een hart dat in staat is
te luisteren en te wachten, om de
vruchten van Gods handelen in onze
ziel te ontdekken.

[1] Vgl. Hl. Jozefmaria, de heilige
Rozenkrans, 5e blijde geheim.

[2] Vgl. ook bv. Heb. 10, 5-7 en veel
andere plaatsen in het N.T.

[3] Vgl. bv. Jes 49,15: ‘Zal een vrouw
haar zuigeling vergeten? (…) En zelfs
als die hem zou vergeten, Ik vergeet
u nooit!’.

[4] Hl. Jozefmaria, Gesprekken, nr.
93.



[5] Vgl. Hl. Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 17.

[6] Vgl. Ibid.

[7] Ibid.

[8] Ibid.

[9] Misschien is de enige waarde die
behouden zou blijven het
vergemakkelijken van de
doeltreffendheid van een
organisatie. Maar de
gehoorzaamheid van Jezus Christus
gaat veel verder.

[10] Hl. Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 17.

[11] Ibid.

[12] Hl. Jozefmaria, Gesprekken, nr.
93.

[13] Vgl. ook Lc. 2,19.



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-
xvi-de-gehoorzaamheid-een-open-hart/

(20-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xvi-de-gehoorzaamheid-een-open-hart/
https://opusdei.org/nl-be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xvi-de-gehoorzaamheid-een-open-hart/
https://opusdei.org/nl-be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xvi-de-gehoorzaamheid-een-open-hart/

	Heel menselijk, heel goddelijk (XVI): de gehoorzaamheid, een open hart

