opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (X): Ik zal
U volgen waar U ook
heen gaat

De deugd van de sterkte stelt
ons in staat Jezus te volgen
zonder afhankelijk te zijn van
de wisselende omstandigheden
van ons leven en (van) onze
omgeving.

19-1-2022

Vanuit de deuropening van Simons
huis heeft Jezus zojuist veel zieken
genezen en veel duivels uitgedreven.



Het is tijd om naar de overkant van
het meer over te steken wanneer een
Schriftgeleerde, misschien onder de
indruk door al deze wonderen, naar
Hem toe komt en zegt: “Meester, ik
zal U volgen waar Gij ook heen

gaat” (Mt 8,19). Welke bedoelingen
bezielden deze man in het diepst van
zijn hart? In hoeverre besefte hij wat
het betekende om de Meester te
volgen? Wij weten alleen wat Jezus
antwoordde: “De vossen hebben hun
holen en de vogels uit de lucht hun
nesten, maar de Mensenzoon heeft
niets waar Hij zijn hoofd op kan
laten rusten” (Mt 8,20).

Hoewel dit op het eerste gezicht
harde woorden kunnen lijken,
genoeg om iemand te ontmoedigen,
hangt het helemaal af van wat de
Schriftgeleerde in Christus zocht. De
apostelen hebben zeker soortgelijke
antwoorden te horen gekregen en
meer dan een waarschuwing of een
rem, ontdekten zij daarin een



uitnodiging. Zo is het bijvoorbeeld te
begrijpen dat Petrus, Johannes en
Jakobus ‘alles’ achterlieten toen Jezus
hen aan het einde van hun werkdag
riep (vgl. Lc 5,11), of dat Matthets
datzelfde deed toen de Heer hem
kwam zoeken terwijl hij belastingen
inde (vgl. Lc 5,18). De apostelen
beseffen dat “niets hebben om je
hoofd op te laten rusten” veel
opoffering kan betekenen, maar alles
is weinig vergeleken met een leven
samen met Jezus.

De Heer spreekt dus duidelijke
woorden omdat Hij niet wil dat deze
man zichzelf bedriegt, misschien met
de gedachte dat hij een fantasie-
project op zich neemt waarin alles
altijd gladjes zal verlopen. Want op
de weg met Jezus wegen de
moeilijkheden - de vermoeidheid,
onze eigen gebreken of die van de
anderen, onbegrip, misverstanden —
vaak zwaarder dan we fijn vinden.
En dan blijkt de deugd van de



sterkte, bekrachtigd door de
goddelijke genade, doorslaggevend te
zijn: zij geeft ons de noodzakelijke
middelen in handen om ons
verlangen om Jezus te volgen ‘waar
Hij ook gaat’ groter te maken dan
welke hindernis ook.

Met onze gevoelens altijd op God
gericht

“Ik ben er steeds meer van overtuigd
dat het geluk van de hemel is
weggelegd voor de mensen die op
aarde gelukkig weten te zijn."[1],
placht de heilige Jozefmaria te
zeggen. In ons dagelijks leven zijn er
veel dingen die ons vreugde
schenken, maar er zijn ook
tegenslagen die ons op de proef
stellen. In die zin is het logisch dat
ons geluk op aarde veel te maken
heeft met het leren omgaan met die
moeilijke momenten, die dagen
waarop bijna niets gaat zoals we
hadden gepland. De sterkte heeft



daarmee te maken, want ze
verandert de hindernissen in kansen
om onze diepste verlangens steeds
weer in de juiste richting om te
buigen: naar God. De sterkte vormt
ons gevoelsleven zo6 dat het meer
beinvloed wordt door God dan door
onze persoonlijke of uiterlijke
omstandigheden die altijd kunnen
veranderen.

Er zijn dingen die niet nodig zijn om
gelukkig te zijn, maar die ons soms
onmisbaar voorkomen. Dit kan
gebeuren met bepaalde gemakken
die tegenwoordig bijna gemeengoed
zijn, maar ook met andere behoeften
die wij voor onszelf hebben
gecreéerd, bijna zonder het te
beseffen. Afgezien van het feit dat
wij ons bewust willen worden van
deze afhankelijkheden, willen wij z6
vrij zijn dat we onze beslissingen niet
laten beinvloeden door de uiterlijke
omstandigheden: dat een
ongemakkelijk moment niet onze



glimlach weghaalt, dat de
vermoeidheid ons niet zo snel
overwint, of dat we onze
persoonlijke voorkeur kunnen
opgeven ten gunste van iemand
anders. De sterkte maakt ons minder
afhankelijk van alles wat niet liefde
voor God is, zodat wij gelukkig zijn
tussen allerlei verschillende mensen,
op elke plaats en met iedere
bezigheid.

Toen de menigten Hem tot koning
wilden uitroepen, omdat ze
enthousiast waren over zijn
wonderen, “liet Jezus zich niet
misleiden door het triomfalisme: Hij
was vrij. Zoals in de woestijn, toen
hij de bekoringen van de duivel
afwees omdat Hijj vrij was, en zijn
vrijheid was het om de wil van de
Vader te volgen. (...) Laten we
vandaag nadenken over onze
vrijheid. (...) Ben ik vrij, of ben ik
daarentegen de slaaf van mijn
hartstochten, van mijn ambities, van



de rijkdommen, van de mode?”.[2]
De heilige Paulus vertelt ons over
zijn ervaring: “Ik heb geleerd in alle
omstandigheden mijzelf genoeg te
zijn. Ik weet wat armoede is, ik weet
wat overvloed is. Ik ben volledig
ingewijd. Ik kan volop eten en ik kan
honger lijden, ik ben vertrouwd met
overvloed en met gebrek. Alles
vermag ik in Hem die mij kracht
geeft.” (Fil 4,11). Niets is voor hem
een hindernis op zijn weg naar wat
hij werkelijk wil: God liefhebben met
heel zijn hart.

Het grootste goed is soms het minst
voor de hand liggende

Je hoeft maar realistisch naar de
wereld te kijken om de noodzaak van
de sterkte in te zien. Wij merken dat
de omstandigheden, positieve of
ongunstige, ons beinvloeden. We
beseffen de noodzaak om bepaalde
moeilijke perioden door te komen
zonder moedeloos te worden of onze



kalmte te verliezen. Bovendien
weten wij uit eigen ervaring dat
waardevolle dingen inspanning en
geduld vergen: van de volharding in
onze studie of het overwinnen van
een gebrek in ons karakter, tot het
bevorderen van diepe relaties met
andere personen of het groeien in
vriendschap met God. Maar hoewel
ons gezond verstand ons dit duidelijk
laat zien, komt het vaak voor dat er
ergens een punt is in onze
redenering waarop er kronkels in de
weg ontstaan en we achterblijven
met een bekrompen opvatting van de
sterkte: alsof het alleen maar een
vermoeiende inspanning zou zijn om
tegen de stroom op te roeien.

Maar nee, de sterkte is niet een
grimmige oefening van onze wil om
zichzelf te overwinnen, om niet te
klagen, om te weigeren of ons te
verzetten tegen wat we niet willen of
niet begrijpen. Als we de sterkte op
deze manier zouden opvatten,



zouden we tenslotte uitgeput raken.
Sterk zijn bestaat veeleer in het
verdiepen van onze overtuigingen, in
het steeds vernieuwen van de liefde
die ons beweegt, in de échte
goederen steeds helderder in te zien.
Dan zullen we iedere keer met meer
gemak, graag zelfs, kiezen wat we
werkelijk willen, dat ‘beste deel’
waarover Jezus spreekt (vgl. Lc
10,42).

Laten we het met een voorbeeld
bekijken: wie de sterkte mist is
misschien niet in staat een scherpe
opmerking te vermijden of te
glimlachen wanneer hij moe is. In
dergelijke situaties is de
voornaamste reden voor zijn reacties
of beslissingen de vermoeidheid,
waardoor zo iemand andere redenen
waarom het de moeite waard zou
kunnen zijn een inspanning te
leveren, uit het oog verliest. Degene
daarentegen die de sterkte in zich
heeft doen groeien kan zich niet



alleen over zijn vermoeidheid heen
zetten, maar doet dat omdat hij het
goede ervan inziet voor hemzelf
alsook voor de ander. Hij kan er
bovendien een manier in ontdekken
om van God te houden. Alleen op
deze manier worden handelingen die
we spontaan niet zouden doen, zoals
ons een pleziertje ontzeggen, op een
vaste tijd opstaan, een klacht
vermijden of een gunst verlenen, een
manier om onszelf te leren een
groter maar misschien een — althans
in het begin — minder voor de hand
liggend goed te ontdekken.

Dit proces, waarvan we misschien
alleen de uitdaging zien om onszelf
te overwinnen, maakt ons tenslotte
in feite vrijer, omdat onze vreugde
en vrede meer zullen athangen van
wat we werkelijk willen, en minder
van de kleine dwangneigingen van
het moment, of die nu extern of
innerlijk zijn. In de strijd om sterker
te worden gaat het er juist om die



blinde vlekken te onderzoeken die
ons verhinderen sommige aspecten
van het goede te zien, gewoon omdat
ze inspanning vergen. Wie de sterkte
leert beleven, zal in staat zijn in het
goede te volharden wanneer de
goede beslissingen niet de meest
aantrekkelijke zijn. Sterk zijn is de
houding van iemand die de
werkelijke waarde van de dingen
inziet.

Met gemak in de realiteit leven

Wanneer wij Jezus tegen de
schriftgeleerde horen zeggen dat “Hij
niets heeft waar Hijj zijn hoofd op
kan laten rusten”, zouden wij ook
kunnen denken dat Hij hem op de
proef wil stellen: “het is niet
gemakkelijk om Mij te volgen, weet je
zeker dat je het wilt doen?” Wij
vinden echter nog andere passages
in het evangelie waar de Heer zich
op soortgelijke wijze uitdrukt, en niet
als een waarschuwing, maar - zoals



wij hebben gezien bij de roeping van
verscheidene apostelen — als een
uitnodiging: “Wie mijn volgeling wil
zijn, moet Mij volgen door zichzelf te
verloochenen en elke dag opnieuw
zijn Kruis op te nemen.” (Lc 9,23);
“Gaat binnen door de nauwe poort;
want de weg die naar de ondergang
voert is wijd en breed.” (Mt 7,13). In
geen enkel geval gaat het om een
oproep tot zinloos lijden, maar tot
het ontwikkelen van een grote
vrijheid: om in ons, beetje bij beetje,
een gezindheid van hart te laten
groeien die in staat is tot het uiterste
lief te hebben, zoals Hij zelf heeft
gedaan.

“Wat nodig is om het geluk te vinden
is niet een makkelijk leventje, maar
wel een verliefd hart.”[3] De weg van
de christen is veeleisend omdat hij
een steeds diepere liefde vereist; en
zoals een oud lied zegt, “een hart dat
geen pijn wil lijden, moet zijn hele
leven dan maar zonder liefde



doorbrengen”.[4] Het leven van Jezus
laat ons zien hoe wij met tegenspoed
of smart moeten omgaan. Zijn sterkte
is niet die van iemand die muren om
zich heen bouwt, noch is het die van
iemand die zich in een harnas hult
om wonden te vermijden, of om niet
geraakt te worden door de
werkelijkheid. Met muren en
harnassen wordt onze weerbaarheid
niet echt een deel van onze
persoonlijkheid; deze middelen
verhinderen veeleer het contact, de
relatie met de werkelijkheid. Hun
starheid maakt het onmogelijk om
vrijelijk te bewegen.

De sterkte van Jezus is daarentegen
in voortdurende dialoog met alles om
Hem heen. Jezus aanvaardt de smart
niet alleen omdat het lastig is, of om
zichzelf te bewijzen of om ons iets te
bewijzen. In feite accepteert Hij de
smart gewoon wanneer het nodig is,
zonder toe te laten dat deze Hem van
zijn stuk brengt. Hij ziet in de



moeilijkheden een betekenis die zin
en diepte geeft aan wat hij
meemaakt, in plaats van alles absurd
te maken. En dat is de wereld
hartstochtelijk liefhebben in zijn
volste betekenis. De wereld
liefhebben betekent zich tot haar
kunnen verhouden in al haar
volmaaktheid, maar ook de
verborgen waarde van het
onvolmaakte accepteren, in de
situaties van het leven, in onszelf, in
de anderen. Als wij de sterkte van
Christus zoeken, zullen we
fijngevoeliger zijn en meer diepgang
hebben, terwijl we midden in de
werkelijkheid staan en God
makkelijker in alles kunnen vinden.
Kortom, we zullen contemplatiever
zijn.

Geduld tot aan het einde toe

“Wij mogen ons beroemen op onze
hoop op de heerlijkheid Gods”, schrijft
sint Paulus. “Meer nog, wij zijn zelfs



trots op onze beproevingen, in het
besef dat verdrukking leidt tot
volharding, volharding tot beproefde
deugd en deze weer tot hoop. En de
hoop wordt niet teleurgesteld, want
Gods liefde is in ons hart uitgestort
door de Heilige Geest die ons werd
geschonken.”(Rom. 5,2-5). Ieder offer
dat vrijwillig wordt aanvaard, iedere
tegenslag die zonder opstandigheid
wordt aangenomen, iedere
overwinning die uit liefde wordt
gedaan, versterkt in ons de
overtuiging dat ons geluk in God te
vinden is, meer dan in welke andere
realiteit ook. De dagelijkse strijd
wordt dan een geleidelijke
verovering van het ware goed, dat
ons iets schenkt van de toekomstige
glorie waarnaar wij streven: de strijd
wordt een weg van hoop.

De gewoonte om te zoeken naar het
authentieke en verborgen goed in
onze beslissingen geeft ons de moed
om geen genoegen te nemen met het



onmiddellijke of het vergankelijke.
En dat brengt geduld voort: we
beginnen steeds meer te hopen op de
liefde die niet faalt, en die zin geeft
aan onze inspanningen. Daarom
wanhoopt de sterke niet, verliest hij
zijn innerlijke rust niet bij een
mislukking of wanneer de vruchten
van zijn werk op zich laten wachten.
Geduld is noch simplistisch
optimisme, noch berusting: het is de
houding van de vrije mens, die niet
af en toe maar eens liefheeft, maar
die strijdt met zijn ogen steeds
gericht op het doel dat hem wacht.
Door de diepe overtuiging geen
genoegen te willen nemen met
minder dan het geluk van de hemel
kunnen we de noodzakelijke
dagelijkse strijd volhouden die ons in
staat stelt Jezus te volgen ‘waar Hij
ook gaat’. Dit is de sterkte. Een sterk
hart dat het doel niet uit het oog
verliest, kan “strijden uit Liefde tot
het laatste moment”.[5]



[1] Heilige Jozefmaria, De Smidse, nr.
1005.

[2] Paus Franciscus, Homilie,
13-4-2018.

[3] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
795.

[4] “A los drboles altos”, een oud lied.

[5] Heilige Jozefmaria, citaat uit “En
dialogo con el Serior”.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-
x-ik-zal-u-volgen-waar-u-ook-heen-gaat/
(10-1-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-x-ik-zal-u-volgen-waar-u-ook-heen-gaat/
https://opusdei.org/nl-be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-x-ik-zal-u-volgen-waar-u-ook-heen-gaat/
https://opusdei.org/nl-be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-x-ik-zal-u-volgen-waar-u-ook-heen-gaat/

	Heel menselijk, heel goddelijk (X): Ik zal U volgen waar U ook heen gaat

