
opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (VIII): onze
strijd om te groeien
in de kennis van ons
geloof

In dit achtste artikel kijken we
naar enkele houdingen en
adviezen die ons beter zullen
toerusten om een vruchtbaar
zaadje te zijn op onze plaats in
de wereld.

7-12-2021



Hoewel de glorietijd van Athene
inmiddels tot het verleden behoorde,
was het in de tijd van Paulus nog
steeds een cultureel voorbeeld. De
heilige Lucas vertelt ons over zijn
bewoners, rusteloze geesten, dat “zij
het liefst hun tijd verdreven met het
vertellen en het aanhoren van de
laatste nieuwtjes” (Hand 17,21).
Vandaar dat hun sceptische afwijzing
van de verkondiging van het enige
nieuws dat die naam waardig is,
namelijk dat van de dood en
verrijzenis van Christus, die ons redt
van de zonde (vgl. Hand. 17,32),
enigszins verwonderlijk is. Paulus
moet diep getroffen zijn geweest
door deze mislukking in het hart van
de klassieke cultuur. In feite bracht
het hem ertoe om, onder leiding van
de Heilige Geest, diep na te denken
over de inhoud van de christelijke
nieuwe leer: Waarom wilden de
Atheners niet nadenken over wat het
leven van de apostel van de
heidenen had veranderd?



Oude nieuwtjes en authentieke
nieuwheid

In zijn brieven aan de christenen van
Korinthe, tot wie hij zich
onmiddellijk na de Atheners richtte,
vinden wij de vrucht van deze
gedachtegang terug. De heilige
Paulus voert twee belangrijke
redenen aan om zijn boodschap te
kunnen aanvaarden: enerzijds is er
het mysterie van het kruis van
Christus, moeilijk te begrijpen voor
de menselijke logica alleen (vgl. 1 
Kor1,20-25); anderzijds zijn er ook de
concrete implicaties hiervan voor het
dagelijks leven: het kruis brengt een
nieuwe manier van in de wereld
staan met zich mee (vgl. 1 Kor 5,7-8).
We kunnen alleen in strikte zin
spreken van nieuwheid op grond van
deze dubbele aanvaarding van de
gekruisigde Jezus in ons bestaan. “Zo
is dus wie in Christus is, een nieuwe
schepping: het oude is voorbij, het
nieuwe is al gekomen.” (2 Kor 5,17).



Met deze zelfde nieuwheid houdt het
licht dat de heilige Jozefmaria op 2
oktober 1928 ontving verband: zijn
visie op de christenen als “dragers
van de enige vlam die de weg van de
mensen op aarde kan verlichten; van
het enige licht waarvoor schaduw,
schemer of duisternis wijkt”.[1] De
authentieke christelijke nieuwheid,
ons leven in Jezus, liet hem inzien dat
sommige van de zogenaamde 
nieuwigheden die toen het leven van
de maatschappij en van de Kerk in
beroering brachten, in werkelijkheid
niets anders waren dan wat
“degenen die de tijd van Voltaire met
zijn gepoederde pruiken nieuw leven
willen inblazen, of de 19e eeuw met
zijn aftandse liberalisme”.[2] Deze
nieuwtjes zullen altijd blijven
verschijnen en verdwijnen; er zullen,
in tegenstelling tot de christelijke
boodschap, altijd andere 
nieuwigheden zijn die slechts een
herleving – dat wil zeggen iets heel
ouds – zijn van “de dwalingen die er



in de loop der eeuwen zijn geweest”.
[3]

Een groot deel van onze zending als
gewone christenen bestaat erin de
authentieke nieuwheid van Christus
naar alle terreinen van ons leven te
brengen, zonder ons te laten
verleiden door wat in wezen niets
meer is dan een ogenschijnlijke
nieuwigheid. Daarvoor is het
absoluut nodig dat wij het eerst in
ons eigen leven aanvaarden, het met
geduld en toewijding te laten
groeien, zodat het onze mentaliteit
en onze houding kan vormen. Alleen
zo zullen wij ertoe bijdragen dat
“veel mensen niet langer in de
duisternis blijven, maar de paden
volgen die naar het eeuwig leven
leiden”.[4]

Het belangrijkste is de zaaier

Verscheidene van Jezus’ gelijkenissen
over het Rijk Gods laten zien dat zijn
aanwezigheid onder ons een gratis



geschenk is. In de gelijkenis van de
zaaier bijvoorbeeld (vgl. Mt. 13,3), is
het uitgangspunt de tussenkomst van
iemand die het zaad zaait.Zonder die
voorafgaande actie is het duidelijk
dat er geen vrucht kan zijn. We
hebben hier dus al te maken met het
belangrijkste deel van het verhaal; of
de bodem goed, redelijk of slecht is,
is ook belangrijk, maar secundair.

Het geloof openbaart ons dat wij
kinderen van God zijn: erfgenamen
van de wereld (vgl. Ps. 2,8), geroepen
om met onze Vader samen te werken
opdat de hele schepping het
geschenk wordt dat Hij voor ons
heeft gedroomd (vgl. Rom.
8,20-23).Bezield door hetzelfde geloof
dat de zending van de eerste
christenen steunde, proberen wij te
ontdekken hoe alle wegen van de
aarde naar God kunnen leiden. Wij
zijn ervan overtuigd dat “de wereld
niet slecht is, want zij is
voortgekomen uit de handen van



God, want zij is zijn scheppingswerk,
want Jahweh keek ernaar en zag dat
het goed was”.[5]

In de wetenschap dat wij kinderen
en erfgenamen zijn, apostelen dus,
worden wij zelf dat zaad dat naar de
vier windstreken wordt
uitgeworpen. Bovenal zijn wij blij te
weten dat God vastbesloten is het
zaad steeds opnieuw uit te strooien
om de wereld te verrijken met een
diep verlangen naar vruchtbaarheid.
Zo “kunnen wij het wonder van onze
goddelijke roeping beter begrijpen.
De hand van Christus heeft ons uit
een korenveld geplukt: de zaaier
knijpt die handvol graankorrels fijn
in zijn doorboorde hand, ze worden
met zijn bloed doordrenkt. Dan
strooit de Heer het graan met een
brede armzwaai uit, opdat het door
te sterven tot leven zal komen en
door in de grond weg te zakken zich
tot gouden aren kan
vermenigvuldigen”.[6]



De aarde bewerken, het zaad
verbeteren

Maar het is niet voldoende, het zaad
te zaaien: dit moet ook de kracht en
de intelligentie hebben om wortel te
schieten. Bovendien kan de grond
bemest worden; wij kunnen hem
bewerken en op de beste manier
voorbereiden (vgl. Lc 13,6-9).

Als wij willen dat dat het zaad zo
vruchtbaar wordt dat, zoals Jezus
zegt, zelfs de vogels kunnen schuilen
in de takken van de boom, die uit dat
eerste gebaar groeit (vgl. Mt
13,31-32), dan zal een essentieel
onderdeel van onze manier om mee
te werken zijn dat wij, voor zover wij
kunnen, een goed zaad
voorbereiden. Daarvoor moeten wij
er op de eerste plaats van overtuigd
zijn dat het geloof dat wij willen
beleven en met anderen delen niet
iets irrationeels of willekeurigs is,
maar een intieme relatie heeft met



de waarheid; wij moeten de vitale
ervaring hebben dat het geloof niet
slechts “een aangenaam gevoel [is],
dat troost schenkt en warmte geeft,
maar dat afhankelijk is van de
veranderingen in onze stemmingen
en van de wisseling der tijden”.[7]
Paus Franciscus heeft ons eraan
herinnerd: “de mens heeft kennis en
waarheid nodig, want zonder deze
houdt hij zich niet staande en komt
hij niet verder. Geloof zonder
waarheid redt niet en geeft geen
vastheid aan onze schreden.”[8]

De dorst naar de waarheid stelt ons
in staat het geloof in onze
intelligentie aan te nemen, de
redelijkheid ervan te ontdekken.
Onze intelligentie opent zich dan
voor veel wijdere horizonten; de
werkelijkheid wordt zowel
begrijpelijker als dieper. Het is
logisch dat dit zo is: als de christen
een zaaier van de nieuwheid van
Christus wil zijn, kan hij er niet van



afzien over zijn geloof na te denken
en kan hij evenmin nalaten alle
gebieden van zijn leven, met
inbegrip van zijn beroepswerk,
daarmee in verband te brengen.
Deze oefening om de dingen onder
het licht van het geloof te overwegen,
wat niet betekent dat we zomaar
onze toevlucht nemen tot
voorgefabriceerde antwoorden, zal
geleidelijk een echte goede gewoonte
worden, een deugd: misschien wel
een van de belangrijkste deugden.
Alleen in het licht van deze kennis
van het geloof kan men dat
“goddelijke licht ontdekken, dat zelfs
uit de meest alledaagse dingen
ineens kan schitteren”.[9]

Opdat deze openheid voor de
waarheid ons geloof zo vruchtbaar
mogelijk maakt, hebben we
nederigheid tegenover de
werkelijkheid nodig, en
volgzaamheid aan de Heilige Geest,
die tot ons spreekt door de



gebeurtenissen van alledag en de
mensen om ons heen (vgl. Joh 14,26)
dus door de geschiedenis. Hoewel het
misschien lijkt dat bij onze poging
om het licht van Christus aan de
wereld te brengen, een houding van
zekerheid en kracht het belangrijkste
is, kan de kracht in werkelijkheid
alleen van God komen. In deze zin “is
de nederigheid de creatieve
onderwerping aan de kracht van de
waarheid en de liefde”. Nederigheid
is het afwijzen van uiterlijke schijn
en oppervlakkigheid; zij is de
uitdrukking van de diepte van de
menselijke geest; zij is de
voorwaarde voor zijn grootheid”.[10]

De ‘strijd’ van de heilige
Jozefmaria

Zo is de inspanning van de heilige
Jozefmaria te begrijpen om ervoor te
zorgen dat het Opus Dei vanaf het
begin een diepgaande filosofische en
theologische vorming zou bieden, die



op haar beurt invloed zou hebben op
het gebied van ieders beroep. In zijn
zoektocht naar de juiste manier om
dit mogelijk te maken, sprak hij van
een echte “strijd”.[11] Deze
strijdvaardige taal benadrukt het
moeizame karakter van de
onderneming om onszelf te vormen
en dus de noodzaak om zich
daarvoor in te zetten, altijd naar
gelang ieders persoonlijke
omstandigheden. Thomas van
Aquino sprak van de deugd van
“leergierigheid”, die “een bijzondere
inspanning in het zoeken naar
kennis der dingen”[12] impliceert;
dat wil zeggen, de permanente
instelling om een gezonde
nieuwsgierigheid te bevorderen om
onze wereld diepgaand te leren
kennen en om de hindernissen die
ons daarvan weerhouden te
overwinnen. In ieder geval komt het
erop aan de grootsheid van het doel
dat ons drijft niet uit het oog te
verliezen: ons de boodschap van



Christus eigen te maken, zodat wij
die kunnen zaaien in de
werkelijkheid om ons heen.

Die strijdvaardige taal stelt ons ook
in staat na te denken over het belang
van een strategie: hoe kunnen we
zo'n verheven doel bereiken als we
de tijd en de sereniteit missen om de
grote vraagstukken rigoureus aan te
pakken? Voor sommigen kan de
strategie erin bestaan goed gebruik
te maken van de vormingsmiddelen
waaraan zij reeds deelnemen en de
nodige gesteltenissen te ontwikkelen
om er meer uit te halen. Voor
anderen betekent dit de toepassing
van het advies uit de klassieke
literatuur van de heilige Jozefmaria: 
non multa sed multum[13] – niet met
veel dingen bezig zijn maar veel met
één of enkele dingen –, misschien
door zich een aangepast en
stapsgewijs verder voerend leesplan
te laten aanraden. Anderen van hun
kant zullen weten hoe zij, met de



orde die voor elke intellectuele
activiteit onontbeerlijk is, gebruik
kunnen maken van de ontelbare
hulpbronnen die het internet
tegenwoordig biedt. Het beeld van de
handschoen die precies om de hand
past, waarmee de stichter van het
Opus Dei over het leefplan sprak, is
ook nuttig om ons verantwoordelijk
te voelen voor ons eigen
vormingstraject waardoor we
groeien in de kennis van ons geloof.

Twee adviezen om een ruime blik
te krijgen

Als het licht van het geloof ons in
staat stelt de wereld in haar diepste
zin te begrijpen, moeten wij
christenen ons hoofdrolspelers
weten en nooit slechts toeschouwers
bij de grote culturele en intellectuele
vraagstukken in de samenleving.
Omdat niets menselijks ons vreemd
is, cultiveert een christen vanaf zijn
jeugd een rusteloos en gezond non-



conformistisch karakter, niet bang
om “met initiatief en spontaniteit bij
te dragen aan de verbetering van de
wereld en de cultuur van onze tijd,
opdat deze openstaan voor Gods
plannen met de mensheid”.[14] Om
deze taak te verwezenlijken heeft de
heilige Jozefmaria ons twee adviezen
nagelaten. Het eerste betreft het
hebben van een brede blik, die zich
niet tevreden stelt met kleine
doeleinden: “Voor jou, die je een
katholieke, universele mentaliteit
wilt eigen maken, schrijf ik enkele
kenmerken daarvan op:

een brede horizon en een steeds
dieper doorgronden van het
permanent levende van de
katholieke orthodoxie; een oprecht
en gezond verlangen – nooit
oppervlakkige modepraat – om de
typerende leerstukken van het
traditionele denken inzake filosofie
en interpretatie van de geschiedenis
te vernieuwen; een zorgvuldige



aandacht voor hedendaagse
stromingen in de wetenschap en in
het denken; en een positieve en open
houding ten opzichte van de huidige
veranderingen van sociale
structuren en levensvormen.”[15]

Het gaat om een zeer breed
programma dat de moeite waard is
om eens nader te bekijken. De
‘gretigheid’ om te begrijpen,
waarvoor lezen en studie wordt
vereist, doet ons weten dat wij deel
uitmaken van een traditie die ons
voorafgaat en die ons in staat stelt
verder te kijken dan het heden: “wij
zijn als dwergen op de schouders van
reuzen. Wij kunnen meer en verder
zien dan zij, niet omdat wij fysiek
anders zijn, maar omdat wij opgetild
zijn door hun grote hoogte”.[16] Met
deze bagage kunnen wij de nieuwe
verworvenheden en vragen van onze
tijd op een positieve manier
tegemoet treden, en leren wij in een
constructieve geest en met de hulp



van anderen te onderscheiden wat
als echte vooruitgang kan worden
beschouwd. Op die manier
ontwikkelen wij een persoonlijke en
beredeneerde visie op de grote
vraagstukken; bevorderen wij een
echt universele, katholieke
mentaliteit.

Tegenover deze uitdaging om alles
wat menselijk is open te stellen voor
de plannen van God, hechtte
Benedictus XVI veel belang aan
‘creatieve minderheden’; zij zijn het
gewoonlijk ‘die de toekomst bepalen’.
Daarom, concreet, “moet de
katholieke Kerk zichzelf zien als een
creatieve minderheid die een erfenis
heeft van waarden die niet iets uit
het verleden zijn, maar een zeer
levende en tegenwoordige realiteit.
De Kerk moet zich openstellen,
aanwezig zijn in het publieke debat,
in onze strijd voor een authentiek
concept van vrijheid en vrede”.[17]



Mensen te vinden die in staat zijn
aan te haken bij deze hartstocht voor
vorming en voor een diepgaande
analyse van de hele werkelijkheid,
en hen dan terzijde te staan om
samen allerlei initiatieven te
ondernemen, is een van de
vruchtbaarste ervaringen van de
roeping van de christenen midden in
de wereld. De geschiedenis van de
eerste gelovigen van het Werk is een
bevestiging, heel toegankelijk voor
ons, van deze vruchtbaarheid.[18] In
deze taak moet ieder zijn plaats
innemen op het grote speelveld van
de wereld, en vanuit de
omstandigheden die zijn leven
bepalen, zijn eigen manier vinden
om mee te werken.

Het tweede advies van de heilige
Jozefmaria betreft het gebruik van
het meervoud. Het licht van het
geloof maakt het, in bijna alles,
mogelijk meer dan één oplossing te
vinden, meer dan één weg.



Verschillende acties, denkwijzen en
oplossingen kunnen legitiem
geïnspireerd zijn door hetzelfde
geloof en moeten daarom worden
gerespecteerd.[19] Het geloof brengt
ons er dus toe ons vermogen tot
luisteren, samenwerking en dialoog
te bevorderen, met een gezonde
gretigheid om te leren en om verrijkt
te worden door andere
gezichtspunten.

De Heilige Schrift zegt ons: ”Maria
bewaarde al deze woorden in haar
hart en overwoog ze bij zichzelf” (Lc
2,19): alles wat er om haar heen
gebeurde, en in het bijzonder dat wat
met haar Zoon te maken had, vond
een weerklank in haar innerlijke
wereld. Als we steeds opnieuw de
schoonheid van ons geloof en de
grootsheid van onze zending
overwegen, zal ook ons hart doen
ontbranden in verlangens om ons
steeds beter te vormen en de
concrete manieren te vinden om dit



te bereiken. Het zal ons er ook toe
brengen initiatieven voor te stellen,
waarbij we de samenwerking zoeken
met anderen die de eeuwige
nieuwheid van Christus aanwezig
willen laten zijn in de nieuwe
vraagstukken van de cultuur. En,
mocht het nodig zijn, dan zal het ons
helpen om elke zweem van ‘steriel
pessimisme’[20] van ons af te
schudden, ons bewust van hetgeen
de heilige Jozefmaria vaak zei: “De
wereld wacht op ons.”[21]

[1] Heilige Jozefmaria, De Smidse, nr.
1.

[2] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
849.

[3] Heilige Jozefmaria, Het
bovennatuurlijk doel van de Kerk, nr.
2.



[4] Heilige Jozefmaria, De Smidse, nr.
1.

[5] Heilige Jozefmaria, Gesprekken,
nr. 114.

[6] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 3.

[7] Paus Franciscus, Encycliek Lumen
fidei, nr. 24.

[8] Ibid.

[9] Heilige Jozefmaria, Gesprekken,
nr. 119.

[10] Heilige Johannes Paulus II,
Angelus, 4-2-1979.

[11] Vgl. M. Montero, “De vorming
van de eerste vrouwen van het Opus
Dei (1945-1950)”, Studia et
Documenta, dl. 14, 202, blz. 110.

[12] Heilige Thomas van Aquino, 
Summa theologica, II-II-, q. 166, a.2
ad 2.



[13] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
333.

[14] Mgr. F. Ocáriz, Pastorale Brief,
14-2-2017, nr. 8.

[15] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
428.

[16] Heilige Bernardus van
Clairvaux.

[17] Benedictus XVI, Bijeenkomst met
journalisten, 26-9-2009.

[18] Vgl. J.L. González-Gullon, DYA La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Rialp,
Madrid 2016; en M. Motero, Historia
de ediciones Rialp, Madrid 2020.

[19] Vgl. Heilige Jozefmaria, 
Gesprekken, nr. 117.

[20] Vgl. paus Franciscus,
apostolische exhortatie Evangelii
Gaudium, nrs. 84-86.



[21] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
290.

Nicolás Álvarez de las Asturias

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-

viii-onze-strijd-om-te-groeien-in-de-
kennis-van-ons-geloof/ (18-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-viii-onze-strijd-om-te-groeien-in-de-kennis-van-ons-geloof/
https://opusdei.org/nl-be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-viii-onze-strijd-om-te-groeien-in-de-kennis-van-ons-geloof/
https://opusdei.org/nl-be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-viii-onze-strijd-om-te-groeien-in-de-kennis-van-ons-geloof/
https://opusdei.org/nl-be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-viii-onze-strijd-om-te-groeien-in-de-kennis-van-ons-geloof/

	Heel menselijk, heel goddelijk (VIII): onze strijd om te groeien in de kennis van ons geloof

